
E-Journal Einzelbeitrag
von: Johannes Sabel

Laboratorien einer jungen
Bundesrepublik
Die Rolle katholischer Akademien in der Bildung
für Demokratie ab 1945

aus: Bilden für die Demokratie (WBDIE2403W)
Erscheinungsjahr: 2024
Seiten: 26 - 29
DOI: 10.3278/WBDIE2403W008

In dem Beitrag geht um katholische
wie evangelische Akademien als Träger
demokratiestützender Bildungsarbeit. Was
können sie jedoch heute angesichts einer
unter Druck geratenen Demokratie zum Erhalt
einer pluralen, offenen, freiheitlichen und
demokratischen Gesellschaft beitragen? Er
zeichnet Rolle und Entwicklung mehrerer
deutscher katholischer Akademien als
Einrichtungen der Erwachsenen- und
Demokratiebildung seit ihrer Gründungszeit
nach.

Schlagworte: Deutschland; Katholische Erwachsenenbildung;
Kirche; Weiterbildungseinrichtung; Lernort; Gesellschaft;
Demokratie; Weiterbildungsangebot; Teilnehmer
Zitiervorschlag: Sabel, J. (2024). Laboratorien einer jungen
Bundesrepublik. weiter bilden, 31(3), 26-29. Bielefeld: wbv
Publikation. https://doi.org/10.3278/WBDIE2403W008

wbv Publikation · wbv Media GmbH & Co. KG · service@wbv.de · wbv.de

https://www.wbv.de/artikel/WBDIE2403W008
mailto:service@wbv.de
http://www.wbv.de


w e i t e r  b i l d e n26

b e i t r a g

Die Rolle katholischer Akademien in der Bildung für Demokratie ab 1945 

Laboratorien einer jungen 
Bundesrepublik 
Johannes Sabel

In Deutschland entstanden unmittelbar nach Kriegsende 1945 die 

ersten kirchlichen Akademien als Orte offener und zugleich gemein-

wohlorientierter Diskussions- und Denkkultur, in denen es um nicht 

weniger ging als den Neuaufbau einer durch Krieg und Nationalsozia-

lismus materiell und moralisch zerstörten Gesellschaft (Schütz 2004, 

S. 15f). Bemerkenswert schnell und konsequent erwiesen sich katho-

lische wie evangelische Akademien als Träger demokratiestützender 

Bildungsarbeit. – Was können sie jedoch heute angesichts einer unter 

Druck geratenen Demokratie zum Erhalt einer pluralen, offenen, frei-

heitlichen und demokratischen Gesellschaft beitragen? Dieser Text 

zeichnet Rolle und Entwicklung mehrerer deutscher katholischer Aka-

demien als Einrichtungen der Erwachsenen- und Demokratiebildung 

seit ihrer Gründungszeit nach.

Vorgeschichte – Verchristlichung der modernen 
Welt und katholische Erwachsenenbildung

Die den Akademien vorausgehende kirchliche Erwachsenen-
bildung in der Zeit der Weimarer Republik war wesentlich in 
katholischen Verbänden verankert, so etwa im Volksverein 
für das katholische Deutschland, im Kartellverband der ka-
tholischen Arbeiter- und Arbeiterinnenvereine Deutschlands 
(ab 1971 Katholische Arbeiternehmer-Bewegung, KAB) oder im 
Kolping-Verband. In diesen wurde dafür gearbeitet, insbeson-
dere männliche Katholiken christlich zu bilden und zugleich 
für Arbeitsleben, persönliche Lebenswelt und die Übernah-
me gesellschaftlicher Aufgaben mit Wissen und christlicher 

Wertorientierung zu rüsten. Im individuellen Zugriff auf 
Katholiken ging es zugleich um das umfassendere Ziel, die 
Industriegesellschaft, die »moderne Welt« christlich bzw. ka-
tholisch mitzugestalten. Die (Wieder-)Verchristlichung einer 
zunehmend wissenschaftlich erklärten, technisch-maschinell 
aufgerüsteten und kapitalistisch bestimmten Gesellschaft 
war ein wesentliches Ziel der kirchlichen, meist verbandlich 
geprägten Bildungsarbeit (hier ist u. a. auf die »Katholische 
Aktion« hinzuweisen, die sich die Bildung und Vergrößerung 
einer katholischen Laienelite zur christlichen Durchformung 
der Gesellschaft zum Auftrag machte). Insofern wurde in die-
ser kollektiven und missionarischen Perspektive katholischer 
Erwachsenenbildung eine überindividuelle, gesellschaftliche, 



a u s g a b e  3  —  2 0 2 4 27

L a b o r a t o r i e n  e i n e r  j u n g e n  b u n d e s r e p u b l i k

ja gemeinwohlorientierte (wenn auch im Sinne eines katho-
lisch verstandenen Gemeinwohls) Ausrichtung grundgelegt. 
Katholische Erwachsenenbildung hatte immer den »Weltauf-
trag« von Kirche im Blick, verortete sich also funktional an der 
Grenzfläche zwischen kirchlichem Sendungsauftrag – poin-
tiert formuliert: dem Reich Gottes zum Durchbruch zu verhel-
fen – und weltlicher Realität.

Zwischen Unterweisung und Dialog

Diese beiden Strukturmerkmale katholischer Erwachsenen-
bildung – ihren Brückencharakter zwischen Kirche und Welt 
und ihre gesellschaftlich-kollektive Grundausrichtung – sind 
für die Rolle der katholischen Akademien in der jungen Bun-
desrepublik von Bedeutung. Denn diese Kennzeichen bildeten 
ab 1945, selbst bei einer grundsätzlichen inhaltlichen Verän-
derung des kirchlich vertretenen Gesellschaftsbildes in den 
Akademien, die Grundlagen für ihre dialogisch und gesamt-
gesellschaftlich ausgerichtete Funktion. Zugleich erscheint es 
paradox, dass gerade kirchliche Akademien nach 1945 wichtige 
Akteure für die Entwicklung einer neuen, demokratisch und 
freiheitlich ausgerichteten Gesellschaft waren – entspringen 
die katholischen Akademien doch einem streng hierarchischen 
System, in dem bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil (1962 bis 
1965) partizipative Struktur- und Entscheidungsformen nur ge-
ringe institutionelle oder volkskirchliche Bedeutungen hatten. 

Die Akademien sind innerhalb das Gesamtsystems Kirche 
zumindest zwischen 1945 und dem Zweiten Vatikanischen Kon-
zil tatsächlich Ausdruck einer Spannung, die sich zwischen 
den Methoden (und damit verbundenen Selbstverständnissen) 
von kirchlicher »Unterweisung« einerseits und diskursiver 
Wahrheitssuche andererseits zwangsläufig einstellen muss. Er-
klärtes Ziel verschiedener Akademien war, dass sie Orte seien, 
eine katholische Elite oder auch weitere katholische Zielgrup-
pen (Arbeiter, Angestellte, Beamte, Lehrer, Erzieher, Studenten 
etc.) in christlicher Gesellschafts- und Soziallehre auszubilden, 
um auf die sozialen Zerwürfnisse der modernen Industriege-
sellschaft, auf die sozialen Fragen der Nachkriegsgesellschaft 
eine katholische Antwort in den jeweiligen Lebenswelten der 
Teilnehmer*innen geben zu können. In diesem Sinne waren 
Akademien also Lehrinstitution und »Rüstkammer« für eine 
katholische Funktionselite zwecks kirchlichen Einflusses auf 
die bundesdeutsche Gesellschaft (hier oft noch unter dem Be-
griff der »Sozialinstitute«, vgl. Schütz 2004, S. 24f ).

Doch zugleich, und insofern können die Akademien als 
Labore der jungen Bundesrepublik und ihrer Meinungsbil-
dungskultur verstanden werden, war der dialogische Charak-
ter von Beginn an grundgelegt, der die Arbeit der Akademien 
von nun an weitgehend prägen sollte. Dies ist ungewöhnlich, 
sind doch in den späten 1940er und den 1950er Jahren instituti-

onalisierte Räume der öffentlich zugänglichen, argumentativ 
ausgerichteten und dialogischen Auseinandersetzung zumin-
dest im Bildungsbereich keine Selbstverständlichkeit. 

Aushandlungsorte der Zukunft

Dass gerade die Kirchen mit Kriegsende diese Verhandlungs-
orte der Zukunft für die bundesdeutsche Gesellschaft sozusa-
gen schlagartig zur Verfügung stellten, ist ein erstaunlicher 
und bisher wenig beleuchteter Meilenstein in der Geschichte 
der Demokratiebildung in der Bundesrepublik. Denn eine 
solche diskursiv-dialogische und öffentliche Bildungspraxis 
war nicht eingeübt und konnte auch kaum mit Vorbildern aus 
der jüngeren deutschen Geschichte arbeiten. Die Gründe da-
für sind noch genau zu untersuchen, einige wenige Faktoren 
können hier angedeutet werden (die erste umfassende Unter-
suchung der Gründungsgeschichten der katholischen Akade-
mien in Deutschland liefert Oliver M. Schütz 2004): 

(a) Alle öffentlichen und administrativen Strukturen wa-
ren mit dem Ende des Nationalsozialismus und des Krieges 
zerstört – materiell und moralisch. Die Kirchen waren dage-
gen sowohl organisational als auch von ihrer Infrastruktur 
her weniger stark betroffen. Sie konnten schneller Ressour-
cen, Personal und Gebäude »mobilisieren«, die eingesetzt bzw. 
genutzt werden konnten. Gerade auch die Lage von großen 
Immobilien außerhalb der Ballungszentren – wie etwa Liegen-
schaften von Ordensgemeinschaften – boten Möglichkeiten 
für Versammlungen und andere Gesprächsformate. 

(b) Sowohl in der evangelischen als auch in der katholi-
schen Kirche gab es während des Krieges Akteure, die im Wi-
derstand aktiv waren oder aber mit diesem in Kontakt standen 
und dessen Haltungen zum NS-Regime teilten. Nicht selten las-
sen sich hier bei Katholiken, insbesondere Kirchenvertretern, 
persönliche Entwicklungen erkennen von einem hierarchisch-
autoritativen (freilich christlich geprägten) Gesellschaftsbild, 
das durchaus Nähen zum NS-Regime haben konnte, hin zu 
einem grundsätzlich plural und dialogisch funktionierenden 
Gesellschaftsbild, in dem sich »Kirche« und »Welt« kontinu-
ierlich verständigen und nach Lösungen für gesellschaftliche 
Fragen suchen. Aus dem »Pool« dieser Akteure stammen u. a. 
Gründungsfiguren der katholischen Akademien (s. u. zu Welty 
und Siemers in Walberberg). 

(c) In der Aufnahme des Akademiebegriffs nimmt Kirche 
ab 1945 – vielleicht ohne die Tragweite dieser methodologi-
schen »Unterströmung«, die dem Begriff anhängt, abzuse-
hen – das Erbe des sokratischen Dialoges auf. Zwar wurden 
die Akademien nicht selten als »Zentralinstitute« und »Mul-
tiplikationsorte« für die katholische Erwachsenenbildung in 
einem gesamten Bistum verstanden (Boventer 1987); sie erhiel-
ten ihre Bezeichnung »Akademie« also aus dieser besonderen 



w e i t e r  b i l d e n28

b e i t r a g

Schulungsaufgabe für Multiplikatoren heraus, nicht aufgrund 
einer institutionell-programmatischen Bezugnahme auf die 
Akademie Platons. Doch die platonisch-sokratische Unterströ-
mung des Begriffs als Ort des wahrheitssuchenden Dialoges, 
setzt sich programmatisch immer wieder durch – auch wenn 
der Schulungsbetrieb in den meisten Akademien einen Ort er-
hielt und bis heute hat. 

Diesen allgemeinen Überlegungen zu der Rolle, die Akade-
mien beim Aufbau einer demokratisch-freiheitlichen Gesell-
schaft spielten, sind einige konkrete Beispiele aus der ab 1945 
sich entwickelnden katholischen Akademienlandschaft zur 
Seite zu stellen. 

Ausgewählte Beispiele für die Rolle der  
Akademien nach dem Krieg

Akademie Walberberg:
Kontroverse Diskussionen und die Gründung der CDU
Ein eindrückliches Beispiel für die Rolle, die katholische Aka-
demien unmittelbar nach dem Krieg für den gesellschaftlichen 
Neuaufbau in einem demokratisch-freiheitlichen Sinne spiel-
ten, bietet das Dominikanerkloster St. Albert in Walberberg. 
Walberberg, gelegen zwischen Köln und Bonn, wurde seitens 
des Dominikanerordens den Katholik*innen in Köln für Ge-
spräche, Begegnungen und Tagungen angeboten. Angetrieben 
wurde diese Entwicklung von Pater Eberhardt Welty und dem 
Dominikanerprovinzial Laurenz Siemer. Beide waren, wie 
große Teile des Katholizismus, vor NS-Faschismus und Krieg 
auf ein christliches Gesellschaftsmodell festgelegt, das klar 
antidemokratisch, antiliberal und ständisch orientiert war. 
Doch dies änderte sich durch die Erfahrungen mit der NS-
Herrschaft und durch die Verbindung zu Widerstandkreisen 
in Köln grundsätzlich; Walberberg wurde mit Kriegsende zu 
einem zentralen Gesprächs- und Entwicklungsort für eine 
christliche Gesellschaftsordnung, die sich demokratischen, 
freiheitlichen und schließlich auch marktwirtschaftlichen 
Prinzipien verschrieb. 

Unter christlichen und zugleich demokratisch ausgerich-
teten Politikern wurde im Kloster Walberberg ab Sommer 
1945 die Entwicklung eines neuen Parteiprofils vorgenom-
men. Dabei spielten die Dominikaner eine diskursiv wichtige 
Rolle, setzten sie doch, anders als der in den Diskussionen fe-
derführende Politiker Konrad Adenauer, auf einen »christli-
chen Sozialismus«, mit dem sich sowohl Adenauer als auch die 
weiteren teilnehmenden Politiker kritisch und intensiv aus-
einandersetzen mussten. So kam es zur Übernahme sozialer 
Forderungen Weltys in das Gründungsprogramm der CDU am 
2. September 1945 (vgl. Schütz 2004, S. 106–112). 

Das Kloster in Walberberg entwickelte sich im Zuge seiner 
Rolle für den intellektuellen und diskussionsfreudigen Neu-

entwurf der bundesrepublikanischen Gesellschaft und ihrer 
politischen Profile schon seit Sommer 1945 rasant weiter. Oft 
überfüllte Veranstaltungen richteten sich an alle gesellschaft-
lichen Gruppen jenseits von Konfession und politischer Aus-
richtung. Ziel war, alle Teilnehmer*innen in den Diskussions-
prozess um den gesellschaftlichen Neuaufbau einzubeziehen. 
Dies kristallisierte sich in u. a. sozial-theologischen Werkwo-
chen, internationalen Journalistentagungen, sozialwissen-
schaftlichen Kursen.

Katholisch-Soziale Akademie Franz Hitze Haus, Münster:
Von der katholischen Gesellschaftslehre zum demokrati­
schen Verfassungsstaat
Der Perspektivwechsel des »katholischen Blicks« auf die Rol-
le der Kirche als »Geburtshelferin« für einen Neuaufbau der 
Gesellschaft mit einer bundesrepublikanischen politischen 
Kultur prägte auch die Gründung der Katholisch-Sozialen 
Akademie Franz Hitze Haus in Münster 1952. Wie viele an-
dere Akademien bildete zunächst auch hier die Unterwei-
sung von Katholik*innen in der katholischen Sozial- und Ge-
sellschaftslehre das Grundanliegen. Mit der Namensgebung 
»Franz Hitze Haus« wurde zugleich eine unübersehbare und 
programmatisch prägende Verbindung von der katholischen 
Gesellschaftslehre zu der Entwicklung einer voll funktions-
fähigen Demokratie gezogen, war Franz Hitze doch der erste 
Inhaber eines Lehrstuhles für katholische Soziallehre und zu-
gleich der erste deutsche Theologe, der aus der katholischen 
Soziallehre heraus einen – und dies war auf der Basis der So-
zialenzykliken keine leichtes Unterfangen – demokratischen 
Verfassungsstaat aufbauen wollte (vgl. Beckel 1991). 

Katholisch-Soziales Institut, Siegburg:
Themen und Praxisformen von »Demokratie«
Am Neuaufbau einer demokratisch geprägten Gesellschaft 
mit einem dafür einzurichtenden Institut mitzuwirken, war 
auch das Anliegen des Erzbischofs Josef Kardinal Frings in 
Köln. Für das »Katholisch-Soziale Institut« gründete sich im 
bischöflichen Haus ein Diskussionszirkel, der Profil und Auf-
gabe des Institutes entwickeln sollte. Kardinal Frings ließ die 
Ergebnisse dieser Diskussionsrunden in verschiedenen Tex-
ten zusammenfließen; dabei sticht insbesondere seine Schrift 
»Grundsätze katholischer Soziallehre und zeitnahe Forderun-
gen« (1947) hervor, in der er ausgehend von der 1931 erschie-
nen Sozialenzyklika »Quadragesimo anno«, die für alle sich 
gründenden Akademien in Deutschland einen zentralen pro-
grammatischen Stellenwert hatte (Beckel 1992), das Bild einer 
Gesellschaftsordnung entwickelt, die sich durch eine starke 
Demokratie auszeichnet (Frings 1947).

Das Thema »Demokratie« beschäftigt die Akademien von ih-
rer Gründung an und bildet bis heute einen Grundauftrag ihrer 
Bildungsarbeit. Weniger prominent als in Walberberg wurde 



a u s g a b e  3  —  2 0 2 4 29

auch in anderen Akademien aus christlicher Grundüberzeu-
gung heraus an einer demokratischen Gesellschaft gearbeitet. 
So etwa geht es in dem Eröffnungsvortrag der Rabanus-Mau-
rus-Akademie um das Thema: »Die Demokratie beginnt in der 
Gemeinde« (1956, vgl. Schütz 2004, S. 290). Dass es hier nicht bei 
thematischen »Lippenbekenntnissen« blieb, sondern es um 
eine dialogische Form der Erkenntnisproduktion ging, die das 
Selbstverständnis der Kirche tatsächlich betraf, belegt eine 
Formulierung Joseph A. M. Steinbergs, Direktor der Thomas-
Morus-Akademie im Erzbistum Köln. Er formuliert in einem 
programmatischen Text von 1958, dass die Akademie keine »raf-
finierte Form der kirchlichen Verkündigung« sei, sondern sich 
als »horchende Kirche« der Diskussion stelle (KNA 1958). 

Und heute?

Bildung für eine demokratische Gesellschaft ist ein Merkmal 
katholischer Akademien, das sich in die Gegenwart fortsetzt. 
Einerseits gehören die Akademien heute zu den »Schwellen-
orten« der verfassten Kirche, in denen binnenkirchliche Per-
spektiven aufgebrochen werden und öffentlich darum gerun-
gen wird, was Kirche, was die jüdisch-christliche Tradition 
zu einer demokratisch-freiheitlichen Gesellschaft beitragen 
kann. Andererseits sind die katholischen Akademien längst 
schon und jenseits ihrer institutionellen Verortung in Kirche 
säkular orientierte und öffentliche Aushandlungsorte für ein 
gelingendes gesellschaftliches Zusammenleben. Diese doppel-
te Funktion – Schwellenort zwischen Kirche und Gesellschaft 
und Aushandlungsort innerhalb einer säkularen Gesellschaft 
zu sein – prägt sich in Formaten aus. Diese konkretisieren eine 
streitbare, partizipative, plurale und zugleich nicht-exkludie-
rende Kommunikationsgemeinschaft – und verfolgen dies 

zugleich als gesellschaftliches Leitbild. Beispielhaft können 
Veranstaltungen zum Modell einer »Agonalen Demokratie« 
genannt werden, Vernetzungs- und Sondierungstreffen von 
Akteuren und Entscheidern zu gesellschaftlichen Brennpunkt-
themen (»Resonanzgruppen«), Vortrags- und Diskussions-
veranstaltungen zu Themen wie »Kommunikative Vernunft 
und Demokratie«, aber auch auf konkrete, teilweise regionale 
Probleme zielende »Streitgespräche« zu Verkehrswende, Woh-
nungsnot, Armutsentwicklungen in einzelnen Stadtteilen. In 
diesen Formaten tragen Bürger*innen und Expert*innen Pers-
pektiven zusammen und entwickeln Lösungsansätze. 

Fazit – Koinzidenz von innerkirchlicher und  
gesellschaftlicher Notwendigkeit

Die katholischen Akademien konnten aufgrund verschiedener 
Rahmenfaktoren sehr früh Verhandlungs- und Erprobungs-
orte für eine demokratisch geprägte, plurale Gesellschaft 
werden. Das Verständnis des Sendungsauftrages der Kirche, 
der bis in die Zeit des Nationalsozialismus und des Zweiten 
Weltkrieges hinein noch mit einem hierarchisch-autoritären, 
berufsständisch organisierten Gesellschaftsbild verbunden 
blieb, veränderte sich mit Ende des Krieges und bereits vor 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Krieg und Faschismus 
hatten Kirche geradezu gezwungen, die eigenen »Autoritaris-
men« insbesondere in der Gesellschaftslehre grundsätzlich zu 
überdenken. Die Akademien werden so sowohl für die Kirche 
selbst als auch für die Gesellschaft zu einem notwendigen und 
zugleich konstitutiven Erprobungsraum von Problemlösung 
und Meinungsbildung bleiben, die sich den Prinzipien einer 
nicht-autoritären, dialogischen und insbesondere pluralitäts-
kompatiblen Diskussionskultur verschreibt. 

Beckel, A. (1991). Die Akademie Franz Hitze Haus. Vorgeschichte  

und erste Generation (1950–1988). Münster:  Franz Hitze Haus.

Boventer, H. (1987). Konzeption und Arbeit katholischer Akademien in  

der BRD. In: A. Rauscher (Hrsg.), Katholizismus, Bildung und Wissenschaft 

im 19. und 20. Jahrhundert (S. 185–201). Paderborn: Schöningh.

Frings, J. (1947). Grundsätze katholischer Sozialarbeit und zeitnahe  

Forderungen. Bausteine der Gegenwart (Bd. 6). Köln: Bachem.

Katholische Nachrichten-Agentur (1958 , 1. Dezember). KNA-Nr. 279. 

Rechte Formen der Verkündigung und Aktion finden [Pressemeldung]. 

KNA-PD 58/XI/309.

Schütz, O. M. (2004). Begegnung von Kirche und Welt. Die Gründung 

katholischer Akademien in der Bundesrepublik Deutschland 1945–1973. 

Paderborn/München/Wien/Zürich: Schöningh.

Dr .  Johannes Sabel  

ist Direktor der Akademie Franz Hitze Haus, Münster.

sabel@franz-hitze-haus.de

L a b o r a t o r i e n  e i n e r  j u n g e n  b u n d e s r e p u b l i k


