
E-Journal Einzelbeitrag
von: Jan Rohwerder

Die Erosion des Politischen in
der Mitte ist eine Gefahr für die
Demokratie.
weiter bilden spricht mit Linus Westheuser

aus: Bilden für die Demokratie (WBDIE2403W)
Erscheinungsjahr: 2024
Seiten: 14 - 18
DOI: 10.3278/WDDIE2403W005

Dr. Linus Westheuser, Mitautor der
»Triggerpunkte«-Studie, im Gespräch mit Jan
Rohwerder zu politischer (Selbst-)Exklusion und
warum Streit für eine Demokratie wichtig ist.

Schlagworte: Deutschland; Politische Bildung; Gesellschaft;
Polarisierung; Demokratie; Weiterbildung; Teilnehmer
Zitiervorschlag: Rohwerder, J. (2024). Die Erosion des Politischen
in der Mitte ist eine Gefahr für die Demokratie. weiter bilden,
31(3), 14-18. Bielefeld: wbv Publikation. https://doi.org/10.3278/
WBDIE2403W005

wbv Publikation · wbv Media GmbH & Co. KG · service@wbv.de · wbv.de

https://www.wbv.de/artikel/WBDIE2403W005
mailto:service@wbv.de
http://www.wbv.de


w e i t e r  b i l d e n14

G e s p r ä c h

»Die Erosion des 
Politischen in der Mitte 
ist eine Gefahr für die 

Demokratie.«

weiter bilden spricht mit Linus Westheuser

F
o

to
: 

iS
to

c
k

, 
jo

h
n

w
o

o
d

c
o

c
k

Jüngste Wahlerfolge für die Ränder des politischen 

Spektrums lassen eine stärker werdende Polarisierung 

der Gesellschaft vermuten. Viele Menschen halten dies 

für eine Krise der Demokratie. Dr. Linus Westheuser, 

Mitautor der »Triggerpunkte«-Studie, plädiert dafür, 

den Blick auf die Mitte der Gesellschaft zu richten. Re-

dakteur Jan Rohwerder sprach mit ihm über politische 

(Selbst-)Exklusion und warum Streit für eine Demokra-

tie wichtig ist.



a u s g a b e  3  —  2 0 2 4 15

F
o

to
: 

iS
to

c
k

, 
jo

h
n

w
o

o
d

c
o

c
k

G e s p r ä c h

weiter bilden: Gemeinsam mit Stef­
fen Mau und Thomas Lux haben Sie 

vergangenes Jahr das Buch »Trigger­
punkte. Konsens und Konflikt in der 

Gegenwartsgesellschaft« veröffent­
licht, das seitdem große mediale Auf­

merksamkeit erfahren hat. Deshalb 
möchte ich mit einer Gegenwartsdi­

agnose anfangen: Wie ist der Zustand 
der Gesellschaft, in der wir uns  

gerade befinden?

Linus Westheuser:  (lacht) Das ist 
eine ganz schön große Frage für einen 
Soziologen.

Dann vielleicht konkreter: In Ihrer 
Studie untersuchen Sie vier so genann­
te »Ungleichheitsarenen«, in denen die 
vier zentralen sozialen Konfliktlinien 

in unserer Gesellschaft verlaufen – Sie 
nennen sie »Oben-Unten-Ungleichhei­
ten«, »Innen-Außen-Ungleichheiten«, 
»Wir-Sie-Ungleichheiten« und »Heute-
Morgen-Ungleichheiten«. Wie ist es 

um diese Konfliktlinien in unserer 
Gesellschaft bestellt, der ja oft nachge­

sagt wird, dass sie sich immer weiter 
polarisiert?

Auch das ist eine schwierige Frage, weil 
ich das Gefühl habe, dass seit Veröffent-
lichung des Buches eine eigene Dynamik 
eingesetzt hat, die ein bisschen anders 
ist als die, die wir im Buch beobachten. 
Aber ich glaube, die grundsätzlichen 
Erkenntnisse unserer Studie sind wei-
terhin gültig. Was wir dort beobachten 
ist, dass sich die Mehrheit der Befragten 
nicht an den klar entschiedenen Rän-
dern von einem Meinungsspektrum po-
sitionieren, sondern in der Mitte. Und 
das beobachten wir nicht allein, das ist 
eine Art offenes Geheimnis der Public-
Opinion-Forschung, dass bei den Ant-
worten auf die meisten Fragen eine Glo-
ckennormalverteilung stattfindet und 
sich die große Mehrheit in der Mitte po-
sitioniert. Oft wird dann geschaut, wer 
an den Polen steht, welche Gruppen sich 
da finden, welches soziale Profil sie ha-

ben und wie bspw. deren Wahlverhalten 
ist. Und darüber werden die Konfliktli-
nien rekonstruiert, die eine Gesellschaft 
bestimmen. Das ist sehr relevant, und 
es gibt zahlreiche interessante Studien 
darüber. Auch wir können in unserer 
Studie feststellen, dass Deutschland kei-
ne besonders stark polarisierte oder gar 
gespaltene Gesellschaft ist. Aber was ich 
eigentlich fast noch interessanter finde 
und was wir in dem Buch sehr in den Fo-
kus nehmen, ist diese Mitte, die oft nicht 
genau untersucht wird.

Warum finden Sie die so interessant?

Weil die Mitte oft einen positiven Bei-
klang hat, als wären dort die aufgeklär-
ten, liberalen Zentristen versammelt, 
die sich nicht zu vorschnellen Urteilen 
hinreißen lassen, die immer differen-
zieren. »Mitte« als Begriff hat ganz viele 
positive Assoziationen. Was aber eher 
dahintersteht, ist eigentlich eine Entpo-
litisierung und Entideologisierung der 
Gesellschaft, die nicht nur positiv ist.

Wie meinen Sie das?

Diese Positionierung in der Mitte kann 
bedeuten, dass Menschen sich nicht 

für befugt halten, eine politische Mei-
nung zu bilden und auszudrücken. Po-
litik wird als professionalisierte Sphäre 
wahrgenommen, die von Berufspolitike-
rinnen und -politikern und von Exper-
tinnen und Experten bevölkert wird, zu 
denen man selbst nicht gehört. Diese 
Sphäre ist weit weg, und deshalb nimmt 
man sich selbst aus dem Spiel. Bourdieu 
bezeichnet dies als Ausschluss, der mit 
Selbstausschluss beantwortet wird  – 
eine sich selbst verstärkende Form der 
politischen Exklusion. Und diese Exklu-
sion ist sehr klassenspezifisch: Je weiter 
unten man in der sozialen Hierarchie 
steht, desto stärker ist sie ausgeprägt.

Worin drückt sich das aus?

Am sichtbarsten in der Wahlenthal-
tung. Aber es geht auch noch tiefer um 
die Frage, ob man überhaupt willens ist, 
eine Meinung auszudrücken, sich zu 
positionieren – inklusive in Umfragen. 
Und da ist, glaube ich, eine Erosion von 
Demokratie dort angelegt, wo man sie 
eigentlich am wenigsten erwartet, näm-
lich in der Mitte. Normalerweise nimmt 
man die Gefahr für die Demokratie eher 
an den Rändern wahr  – was natürlich 
im Falle des Rechtsradikalismus auch 
stimmt, der eine wachsende Bedrohung 
darstellt. Aber diese Erosion des Poli-
tischen in der Mitte ist eben auch eine 
Gefahr für die Demokratie, vor allem in 
der sozialen Form, die sie jetzt annimmt, 
dass es vor allem die gesellschaftlich be-
herrschten Klassen und Gruppen sind, 
die sich am weitesten entfernt sehen von 
der Politik. Vor allem, weil es der Fra-
ge, über was im Politischen gestritten 
wird, vorgelagert ist: Viele Menschen 
nehmen in ihrem alltäglichen Leben gar 
nicht teil an der Sphäre des gesellschaft-
lichen Diskurses, oder vielleicht punk-
tuell. Das Politische ist kein besonders 
relevanter Teil ihres Lebens oder ihrer 
Identität. Da wird vielleicht im Pausen-
raum kurz darüber geredet, dass jetzt 
die Preise steigen, dass viele Geflüchtete 
gekommen sind usw. Aber es gibt keine 

»Diese Sphäre  
ist weit weg,  
und deshalb 
nimmt man  

sich selbst aus 
dem Spiel.«



w e i t e r  b i l d e n16

gen, bei dem sie auf irgendeinen Slogan 
anspringen, der gerade lanciert wird. 
Das kann man aktuell in den Migrations-
debatten verfolgen: Es wird Angst ge-
schürt und dann gleichzeitig ein politi-
sches Angebot gegeben, das diese Angst 
lindern soll. Aber dabei handelt es sich 
um ein manipulatives Verhältnis.

Vehikel, die den Meinungen, die man 
da entwickelt, Wirkung in der politi-
schen Sphäre verschaffen würden. Und 
diese fehlende Vermittlung führt dann 
zu Passivität.

Sind diese Menschen für die von  
Ihnen untersuchten »Trigger« beson­

ders empfänglich?

Ich glaube, alle lassen sich triggern. 
Triggerpunkte werden ausgelöst, wenn 
Ungleichbehandlungen oder Normali-
tätsverstöße wahrgenommen werden, 
wenn etwas als Verhaltenszumutung 
empfunden wird oder Entgrenzungen 
befürchtet werden. Sie kommen also 
zum Tragen, wenn normative Hinter-
grunderwartungen verletzt werden. 
Auch sehr gebildete, politisch sehr gut in-
formierte Leute haben bestimmte Punk-
te, die sie wahnsinnig triggern. Man hat 
zum Beispiel im Kontext des russischen 
Angriffskriegs auf die Ukraine oder 
des Kriegs in Gaza sehen können, dass 
es auch innerhalb von hochgebildeten 
Gruppen zu wahnsinnig aufgeladenen 
Konflikten kam. Aber wenn man fern ist 
von jedem politischen Geschehen und 
keine kollektive Handlungsfähigkeit er-
lebt, dann sind diese Trigger das Einzige, 
was bleibt. Nehmen wir den Kleinstadt-
rechtsanwalt, der im Lions Club ist oder 
in der lokalen Industrie- und Handels-
kammer eine Rolle spielt: Der ist durch 
die Einbindung in diese Art von Institu-
tionen viel näher dran an irgendeiner 
Art von Wirkung, die er entfalten kann. 
Vielleicht auch allein deshalb, weil er 
eine kleine, aber doch existente diskur-
sive, symbolische Macht innehat, die 
jemand, der überhaupt nicht in solche 
Strukturen eingebettet ist, nicht besitzt. 
Und für diese Menschen sind diese Trig-
ger dann oft das Einzige, was sie mit der 
politischen Sphäre verbindet. Besonders 
problematisch daran ist, dass es der Poli-
tik oft nicht darum geht, diese Menschen 
zu befähigen, Teil des demokratischen 
Prozesses zu werden, sondern sie in ein 
Reiz-Reaktionsschema hineinzudrän-

Werden nicht die Grünen in  
letzter Zeit zu einer Art »Hassgegner« 

aufgebaut?

Hier kann man tatsächlich beobachten, 
dass nicht mehr klar unterschieden 
wird zwischen dem Handeln der Partei 
oder ihrer Repräsentanten in der Regie-
rung und ihren Anhängern. Da werden 
die Grünen als gesellschaftliche Gruppe 
Gegenstand des Hasses, und das ist ein 
Phänomen der affektiven Polarisierung, 
die, vielleicht kann man es so ausdrü-
cken, dort gerade ausprobiert wird. 
Und man bekommt das Gefühl, dass es 
in bestimmten Kreisen sehr gut zieht. 
Offen ist, ob das das neue Modell wird, 
Politik zu machen, d. h. auch inhaltliche 
Themen, wie zum Beispiel Klimaschutz, 
Gleichstellung oder Migration, so zu 
verhandeln. Dass es also weniger um 
konkrete Inhalte geht als darum, die 
gegnerischen Positionen einer verhass-
ten Gruppe zuzuschreiben. Das wäre 
ein Signum von der affektiven Polarisie-
rung der Politik.

Werden damit – wenn man mehr über 
das Setzen eines Gendersterns als über 
Gleichstellungsfragen redet oder mehr 

über Geflüchtete beim Zahnarzt als 
über die weiter auseinanderklaffende 

Schere zwischen arm und reich – an­
dere, vielleicht die »echten« Konflikte 

dethematisiert oder verschleiert? 

Darauf muss ich zwei Antworten geben. 
Das eine ist, dass natürlich auch symboli-
sche Konflikte reale Konflikte sind. Rund 
um das Gendersternchen werden auch 
reale Machtverhältnisse verhandelt. Es 
ist nur insofern auch ein Scheinkonflikt, 
als dass die große Mehrheit der Bevölke-
rung eigentlich gerne einen entspannten 
Umgang damit hätte und deshalb diese 
Gegnerschaft eigentlich konstruiert ist. 
Aber das Gendern ist ein Triggerpunkt, 
und als solcher wird er genutzt. 

Es geht darum, dass mir vermeint-
lich jemand sagt, was ich in meiner pri-
vaten Sphäre zu tun oder zu lassen habe. 

G e s p r ä c h

Bedeutet das, dass Polarisierungen, 
wenn sie auftreten, nicht dauerhaft 
sind, sondern eher affektgesteuert?

Ja und nein. Was wir sehen, ist, dass die 
ideologischen Polarisierungen in der 
deutschen Gesellschaft nicht sehr aus-
geprägt sind. Ob es sich jedoch um af-
fektive Polarisierungen handelt, ist aber 
auch eine offene Frage. Das wird in der 
Politikwissenschaft intensiv erforscht. 
Wenn man die klassischen Messwerte 
nimmt, z. B., wie sehr man die politi-
schen Gegner hasst, einfach nur, weil sie 
politische Gegner sind, dann sieht man, 
dass affektive Polarisierung in Deutsch-
land nicht sehr ausgeprägt ist, gerade 
auch im Vergleich zu Ländern wie den 
USA oder auch Italien. 

Dr .  L inus Westheuser 

ist wissenschaftlicher Mitarbeiter im  

Lehrbereich Makrosoziologie an der Humboldt- 

Universität zu Berlin.

linus.westheuser@hu-berlin.de

©
 K

im
i 

P
a

lm
e



a u s g a b e  3  —  2 0 2 4 17

Wenn mein Chef mir auf der Arbeit sagt, 
was ich zu tun habe, dann ist das kein 
Triggerpunkt. Wenn ein Polizist mir 
sagt, was ich zu tun habe, dann ist auch 
das kein Triggerpunkt. Aber wenn mir 
in meiner Privatsphäre jemand reinre-
det, wo es darum geht, wie ich lebe, wie 
ich rede, wie ich esse, wie ich mich fort-
bewege und so weiter, ist das ein Verstoß 
gegen eine normative Grunderwartung 
der privaten Autonomie, die sehr stark 
verankert ist. Dabei ist die Vorstellung 
von Autonomieverlust größer bei de-
nen, die ohnehin wenig Autonomie be-
sitzen, also sozioökonomisch schlechter 
gestellt sind. 

Es geht also um eine gefühlte  
Einschränkung der eigenen Hand­

lungsfähigkeit?

Ja, deshalb thematisieren und skandali-
sieren bestimmte Akteure, wie beispiels-
weise Christoph Ploß, das Gendern im-
mer wieder, weil sie wissen, dass es eine 
Reaktanz in den Leuten anspricht, also 
eine instinktive Ablehnung: »Lass mich 
in Ruhe, ich will leben, wie ich will!« Eine 
solche Reaktion ist auch erstmal weder 
gut noch schlecht, sie ist nachvollziehbar 
und menschlich. Problematisch ist, dass 
es so dargestellt wird, als sei das Setzen 
von Gendersternchen der entscheidende 
politische Konflikt. Und der ist es nicht, 
denn eigentlich geht es um die Frage, wie 
die Verhältnisse zwischen gesellschaftli-
chen Gruppen sind, also Geschlechtern 
oder auch sexuellen Minderheiten und 
Mehrheiten, ethnischen Minderheiten 
und Mehrheiten und so weiter. Wie ist 
es um die Verhältnisse bestellt, wie wird 
um sie gerungen? Was für Gleichheits-
forderungen werden gestellt von Min-
derheiten, die historisch oder auch heu-
te noch marginalisiert sind und die jetzt 
verlangen, auch mit am Tisch zu sitzen? 
Und was gibt es da für einen Widerstand 
von den etablierten Gruppen, die sich 
ihre Vorrechte nicht nehmen lassen wol-
len? Das sind die eigentlichen Konflikte, 
und es gibt auch Wege, solche Fragen 

auszuhandeln – bzw. es könnte sie geben, 
wenn nicht die ganze Zeit diese Politik 
der Triggerpunkte gemacht würde. 

Auch wenn die Antwort offensichtlich 
scheint, muss ich dennoch fragen:  

Warum wird diese Politik gemacht?

Weil sie wahnsinnig effektiv ist. Diese 
Triggerpunkte ziehen, das haben wir 
auch in unseren Fokusgruppen für die 
Studie sehr deutlich gemerkt. Wenn 
jemand das Wort »Genderstern« sagt, 
dann zucken alle zusammen und wer-
den ganz aufgeregt und fangen an, ganz 
schnell und laut zu reden. Das ist natür-
lich ein gefundenes Fressen für politi-
sche Unternehmer. Aber es ist ein hoh-
les Politikmodell, weil es nicht darum 
geht, Probleme wirklich zu lösen. Denn 
wenn das Gendern verboten ist, dann 
kommt das Nächste: Dann geht es darum, 
dass man nur noch Insekten essen darf 
und kein echtes Fleisch mehr. Es gibt im-
mer irgendeine imaginäre Bedrohung, 
die erfunden wird, wenn man einmal in 
diesem Politikmodell drin ist. Das macht 
es zu einer verlogenen Form. 

Und es lenkt – um auf die Frage von 
eben zurückzukommen  – von eigentli-
chen Konflikten ab. Wie schon gesagt, 
auch immaterielle Anerkennungskon-
flikte sind real. Aber ich glaube, dass der 
Alltag der allermeisten Menschen am 
Stärksten strukturiert ist von dem, was 
wir Oben-Unten-Ungleichheiten nen-
nen, von materiellen Fragen, von der 
Verfügung über Ressourcen, aber auch 
sozialen Rechten, die man im Alltag hat. 
Es geht darum, ob man einen Kita-Platz 
bekommt, sich Elternzeit nehmen kann, 
ob man am Ende des Monats noch Geld 
auf dem Konto hat. Das sind alles soziale 
Fragen, und es sind Verteilungsfragen, 
weil es immer darum geht, wer sich das 
gesellschaftliche Mehrprodukt aneig-
net. Sind es die Reichen? Sind es die Rei-
chen und die Mittelschicht? Sind es alle? 
Und für die Verhandlung dieser Fragen 
oder Konflikte gibt es unterschiedliche 
Mechanismen, die von den Arbeits-

kämpfen am Arbeitsplatz bis zu gesell-
schaftlichen Institutionen der Umver-
teilung und der sozialen Absicherung 
reichen. Und um die wird gerungen 
in diesen Oben-Unten-Konflikten. Die 
meisten Probleme, die den Menschen 
das Leben schwer machen, sind in die-
ser Arena angesiedelt, und ich bin über-
zeugt, dass die Lösung für die allermeis-
ten Alltagsprobleme der Menschen hier 
liegt. Es ist aber gleichzeitig die Arena, 
die am stärksten depolitisiert wird und 
über die nur ganz peripher gesprochen 
wird – und wenn, dann oft mit Trigger-
punkten: Statt um wirkliche Umvertei-
lung geht es um Arbeitsverweigerer im 
Bürgergeld – dabei handelt es hier im 
Vergleich zu den Profiten der Unterneh-
men um Pfennigbeträge. 

Wenn es Verwerfungen, Polarisierun­
gen in der deutschen Gesellschaft gibt, 

lassen sich diese am sozioökonomi­
schen Status festmachen?

Ja, Klasse und Bildungshintergrund 
sind die beiden strukturellen Aspekte, 
bei denen wir die größten Unterschiede 
wahrnehmen und die die größten Aus-
wirkungen haben, mehr als beispiels-
weise der Unterschied zwischen Stadt 
und Land. Diese Ungleichheiten zu ad-
ressieren, ist eine schwierige gesamt-
gesellschaftliche Aufgabe. Ungleichheit 
schafft Pfadabhängigkeiten, die dazu 
tendieren, sich immer weiter zu ver-
stärken.

Das zeigt sich auch in der Erwachse­
nenbildung: Je höher der Bildungsgrad, 

desto größer die Wahrscheinlichkeit, 
an Weiterbildung teilzunehmen.

Das finde ich nicht überraschend. Viele 
Menschen haben kaum Zeit, Energie und 
Ressourcen  – sie kommen ausgelaugt 
von der Arbeit und wollen dann nicht 
auch noch eine Fortbildung oder einen 
Volkshochschulkurs besuchen. Auch da 
führt das eine dann zum anderen. Aber 
vielleicht wäre das ein Punkt, über den 

G e s p r ä c h



w e i t e r  b i l d e n18

man nochmal nachdenken könnte: Auch 
der Arbeitsplatz selbst könnte weiter 
demokratisiert werden und ein Ort der 
Deliberation sein. Ende vergangenen 
Jahres ist bei der Otto-Brenner-Stiftung 
eine Studie zu »Arbeitswelt und Demo-
kratie in Ostdeutschland« erschienen, 
die zeigt, dass Menschen, die kollektive 
Handlungsfähigkeit am Arbeitsplatz er-
leben, deutlich geringere rechtsextreme 
Neigung aufweisen. Das weist darauf 
hin, dass kollektive Handlungsfähigkeit 
ein Gegengift ist gegen Ressentiments. 
Und da ist der Arbeitsplatz auch deshalb 
so zentral, weil die Menschen dort den 
Großteil ihrer Zeit verbringen und sie 
dort oft in heterogeneren Settings unter-
wegs sind  – anders als in ihrer Freizeit, 
wo sie oft nur in ihrem Milieu verblei-
ben, in dem die politischen Meinungen 
relativ ähnlich sind. Der Arbeitsplatz 
wäre eigentlich ein spannender Ort für 
demokratische Bildung.

Dieses Argument äußern auch Robin 
Rosenwanger und Thomas Krüger von 

der Bundeszentrale für politische Bil­
dung in einem Beitrag in diesem Heft. 

Warum ist der Arbeitsplatz so wichtig?

Axel Honneth hat ein wichtiges Buch 
dazu geschrieben, »Der arbeitende Sou-
verän«. Er wehrt sich gegen die Vorstel-
lung, dass man erst nach Feierabend 
zum demokratischen Subjekt wird, und 
drängt zu einer holistischen, integrier-
ten Betrachtung: Die Bürgerinnen und 
Bürger sind auch Arbeitnehmerinnen 
und Arbeitnehmer, und so muss man sie 
sich auch vorstellen.

Wenn ich Sie aber richtig verstehe, 
geht es beim Lernort Arbeitsplatz in 

Ihren Augen nicht nur um die Ver­
mittlung von Wissen, sondern um das 

Erfahren von Wirksamkeit.

Ja. Auf der Ebene der Inhalte könnte 
man sich schon etwas vorstellen, das 
in Richtung »Wie gehe ich mit Trigger-
punkten um?« geht. Eminent wichtig 

ist aber, dass Veranstaltungen die In-
teressen der Lernenden berühren, im 
Arbeitskontext durchaus auch die ma-
teriellen Interessen. Zum Beispiel war 
es Teil des Wahlprogramms der Labour-
Partei in Großbritannien im Jahr 2017, 
Teile des Unternehmensbesitzes an die 
Beschäftigten zu übertragen. Bei der 
Hauptversammlung sind sie dann Teil 
der Eigentümer und müssen  – besten-
falls deliberativ  – eine Haltung entwi-
ckeln, was und wie im Unternehmen 
produziert werden soll, in welche Rich-
tung sich das Unternehmen entwickeln 
soll. Man übernimmt Verantwortung, 
und dabei werden ganz viele Lernpro-
zesse angestoßen, auch im Sinne des 
Lernens für die Demokratie. 

Die Erwachsenenbildung betont  
immer wieder, dass sie Räume bietet, 
in denen Menschen zusammenkom­
men und sich austauschen können, 

und dass allein dies eine wichtige, auch 
demokratische Funktion darstellt:  

sich mit anderen auseinandersetzen 
zu können.

Absolut! Ich war in den vergangenen Mo-
naten auf sehr vielen Veranstaltungen 
mit dem Buch. Zwar bin ich da auch auf 
ein sehr selektives Publikum gestoßen, 
sehr viel höher gebildet als der Durch-
schnitt der Bevölkerung. Aber ich habe 
bemerkt, wie viel diskutiert wurde und 
wie wichtig es den Menschen war, eine 
solche Gelegenheit zur Diskussion zu 
haben, zu sprechen über die Konflikte, 
die wir in dem Buch zugänglich machen. 
Denn oft ist es so, dass man entweder 
in Konflikte gerät, die sich verselbst-
ständigen und in die man sich verbeißt, 
oder aber, dass man gar nicht erst dahin 
kommt, wirklich zu diskutieren, gera-
de wenn es irgendwie um Politik geht. 
Viel zu oft lässt man sich nicht auf eine 
Diskussion ein, weil man nicht streiten 
möchte. Das ist auf der einen Seite zwar 
nachvollziehbar, auf der anderen aber 
problematisch, weil es in einer Demo-
kratie doch genau darum geht: sich über 

G e s p r ä c h

Themen und Sachverhalte verständigen, 
Positionen beziehen und – ja – auch um 
diese Positionen streiten. Diese Fähig-
keit müssen wir  – wieder?  – erlernen. 
Und dabei geht es meiner Meinung 
nach nicht nur um sachliche Expertise, 
sondern auch um eine emotionale oder 
normativ-moralische Haltung zu politi-
schen Fragen. Und eine solche Haltung 
entwickelt man nur im Austausch.

Sehen Sie die Demokratie  
zurzeit in Gefahr?

Wenn man Demokratie minimalistisch 
versteht im Sinne eines rechtsstaatli-
chen Rahmens und regelmäßig statt-
findenden Wahlen mit anschließend 
friedlicher Übergabe der Macht, dann 
zurzeit nicht. Obwohl man auch bei die-
sem minimalistischen Verständnis die 
Entwicklung rund um eine mögliche 
Regierungsbeteiligung der AfD und die 
damit auftretenden Möglichkeiten, die 
rechtsstaatlichen und demokratischen 
Institutionen zu verändern bzw. auszu-
höhlen, genau beobachten muss – wenn 
man in andere Länder blickt, kann man 
sehen, dass eine solche Gefahr real ist. 
Wenn man aber Demokratie nicht nur 
minimalistisch, sondern expansiver 
versteht, als Lebensform der Ermächti-
gung gerade von den Teilen der Bevöl-
kerung, die eben nicht qua Besitz schon 
eine Macht ausüben, und damit als eine 
Art institutionalisierte Gegenmacht, 
sehe ich die Demokratie akut in einer 
Krise. Am deutlichsten sieht man das 
bei Fragen der Ungleichheit. In allen 
Umfragen wird bestätigt, dass den Men-
schen soziale Absicherung und soziale 
Ungerechtigkeit extrem wichtig sind, 
aber diese Themen bestimmen die poli-
tischen Debatten überhaupt nicht. Und 
das hat sicherlich auch damit zu tun, 
dass das politische System selektiv die 
Interessen der wohlhabenderen Teile 
der Gesellschaft prämiert und hervor-
gehoben behandelt.

Ich danke Ihnen sehr für das Gespräch!


