
w e i t e r  b i l d e n20

b e i t r a g

Volkshochschule als öffentlicher Lernort und Forum öffentlicher Debatten

Die Offene Gesellschaft 
braucht neue Freunde 
susanne may

Öffentlichkeit ist eine notwendige Bedingung unserer Demokratie. Die 

Volkshochschulen, so die Autorin, leisten mit ihrer Offenheit, ihrem 

breiten Angebot und mit der Möglichkeit, in ihren Veranstaltungen die 

offene und kontroverse Auseinandersetzung einzuüben, einen wichti-

gen Beitrag zur diskursiven Einbindung breiter Bevölkerungsgruppen 

sowie zur Gestaltung kommunaler Öffentlichkeit. 

AfD; Brexit; Flüchtlingskrise; Globalisierung; Klimawandel; 

Meinungsblasen; Populismus; Syrienkrieg; Terror; Vertrauens-

verlust … das hier in Auszügen dargestellte abc politischer Kri-

sensymptome reicht bis zum drohenden »Zerfall Europas«. Mit 

der digitalen Vervielfältigung der Medien geht zugleich eine 

Beschleunigung globaler Krisenkommunikation einher, die 

wiederum in den Medien als veränderter Aggregatzustand me-

dieninduzierter Aufgeregtheit beobachtet wird. »Ich hege den 

Verdacht, dass es einen Mechanismus gibt, der das ganze disku-

tierende System in eine erhöhte Nervosität hineintreibt«, so Pe-

ter Sloterdijk in der Neuen Zürcher Zeitung vom 30. März 2018.1

Auch wird eine mediale Fragmentierung des gesellschaft-

lichen Diskurses beobachtet, ein Wandel, auf den Jürgen Ha-

bermas schon vor Jahren hinwies und dem er eher skeptisch 

gegenüberstand. Zwar scheine das World Wide Web die 

Schwächen des asymmetrischen Charakters der Massenkom-

munikation auszugleichen, indem es »einen unreglementier-

ten Austausch zwischen Partnern zulässt, die virtuell, aber 

auf gleicher Augenhöhe miteinander kommunizieren.« Aber 

im virtuellen Raum zerfalle das Publikum »in eine riesige An-

zahl von zersplitterten, durch Spezialinteressen zusammen-

gehaltenen Zufallsgruppen. Das Web liefert die Hardware für 

die Enträumlichung einer verdichteten und beschleunigten 

Kommunikation, aber von sich aus kann es der zentrifugalen 

Tendenz nichts entgegen setzen.« Es fehlen funktionale Ent-

sprechungen für Öffentlichkeitsstrukturen, welche die dezen-

tralisierten Botschaften wieder auffangen, auswählen und zu-

sammenbringen (Habermas, 2008b, S. 161–162). 

Wie kann die Erwachsenenbildung im Allgemeinen, wie 

kann die Volkshochschule im Besonderen als öffentliche Aufga-

be und Teil der öffentlichen Daseinsvorsorge, als öffentlicher 

Lernort und Forum der öffentlichen Debatte in einer so skiz-

zierten Situation dazu beitragen, demokratische Öffentlichkeit 

zu entwickeln und zu gestalten? Wie kann sie angesichts der 

Tendenz, auf komplexe Problemlagen mit vereinfachenden 

Antworten zu reagieren, die Menschen darin unterstützen, mit 

Komplexität leben zu lernen? Das ist vielleicht die größte Her-

ausforderung demokratischer politischer Bildung. 1 Dieser Beitrag ist eine überarbeitete und aktualisierte Version von May, 2013.



a u s g a b e  2  —  2 0 1 8 21

d i e  o f f e n e  g e s e l l s c h a f t  b r a u c h t  n e u e  f r e u n d e

Die Idee der Öffentlichkeit

Zunächst möchte ich an die Idee der Öffentlichkeit erinnern, 

wie sie Immanuel Kant in seiner berühmten Aufklärungs-

schrift aus dem Jahr 1784 formuliert: »Zu dieser Aufklärung 

wird nichts erfordert als Freiheit, und zwar die unschädlichs-

te unter allem, was nur Freiheit heißen mag, nämlich die: von 

seiner Vernunft in allen Stücken öffentlichen Gebrauch zu ma-

chen. (…) Der öffentliche Gebrauch seiner Vernunft muß jeder-

zeit frei sein, und der allein kann Aufklärung unter Menschen 

zustande bringen« (Kant, 1982, S. 55). Im Prozess des öffentli-

chen Vernunftgebrauchs gründet für Kant ein politischer Re-

formprozess, in dessen Folge die rechtliche Absicherung und 

Garantie öffentlicher Kritik und Meinungsbildung entsteht. 

Knapp zweihundert Jahre später wird Jürgen Habermas in sei-

ner sozialhistorisch angelegten Studie zum »Strukturwandel 

der Öffentlichkeit« (1975) jene Teilbereiche der bürgerlichen 

Öffentlichkeit analysieren, aus denen sich die demokratische 

Öffentlichkeit einer bürgerlichen Gesellschaft dann herausbil-

den sollte.

Habermas zeichnet die historische Entwicklung der Öf-

fentlichkeit ausführlich und streckenweise idealisierend nach. 

Sie begann um die Mitte des 17. Jahrhunderts in England mit 

der Gründung der Kaffeehäuser. Gegenstand des öffentlichen 

Räsonnements waren zunächst Kunst und Literatur, sodann in 

der Folge der Französischen Revolution auch Ökonomie und 

Politik. Kaffeehäuser, Salons, gelehrte Tischgesellschaften wa-

ren die Kristallisationspunkte vorparlamentarischer Öffent-

lichkeit, in der eine auf Vernunft basierte öffentliche Meinung 

entstand. Die Öffentlichkeit wurde zum Organisationsprinzip 

des bürgerlichen Rechtsstaats mit parlamentarischer Regie-

rungsform, zu der auch die im Parlament unterlegene Minder-

heit Zugang hatte. So war es gerade die kritische Funktion der 

Öffentlichkeit, die in der »politischen Öffentlichkeit agieren-

den Mächte dem demokratischen Öffentlichkeitsgebot effek-

tiv« zu unterwerfen und die »strukturellen Interessenskon-

flikte nach Maßgabe eines erkennbaren Allgemeininteresses« 

zu relativieren (Habermas, 1975, S. 275–277).

Auch die öffentliche Erwachsenenbildung bezieht ihr 

Selbstverständnis nicht zuletzt aus dem normativen Anspruch 

dieses Modells. Sie ist nicht allein Errungenschaft und Aus-

druck demokratischer Öffentlichkeit, sie ist vielmehr selbst 

eine Kommunikationsform von Öffentlichkeit, ein Forum der 

diskursiven Auseinandersetzung über Angelegenheiten von 

öffentlichem Interesse. Öffentlichkeit gibt es nicht einfach, Öf-

fentlichkeit muss »gemacht« werden (ebd., S. 239).

Dabei zielt die öffentliche Aufgabe der Volkshochschule 

auf ein Dreifaches: strukturell auf die Schaffung öffentlicher 

Lernorte mit prinzipiell offener Zugänglichkeit, inhaltlich auf 

die Thematisierung von Angelegenheiten allgemeiner und 

öffentlicher Interessen, methodisch auf die Einübung offener, 

diskursiver Auseinandersetzung. In dieser dreifachen Per-

spektive leistet die Volkshochschule einen wichtigen Beitrag 

zur diskursiven Einbindung breiter Bevölkerungsgruppen in 

die kommunale Öffentlichkeit. 

Öffentlicher Lernort

Offenheit ist in mehrfacher Hinsicht Anspruch und Gestal-

tungsprinzip der Volkshochschule. Sie ist ihrem Anspruch 

nach »offen für Menschen aller sozialen Schichten und Ein-

kommensgruppen, aller Milieus und Kulturen«. Sie ist auch 

offen »für Menschen mit unterschiedlichen und gegensätzli-

chen Auffassungen« (Aengenvoort et al., 2011, S. 14). Sie schafft 

eine offene, barrierefreie Lernkultur, die an die unterschied-

lichen Lernvoraussetzungen der Bevölkerung anschließt. Sie 

ist offen für alle, die bereits motiviert sind, am Programm teil-

zunehmen, und sie will nicht zuletzt auch diejenigen Bevölke-

rungsgruppen ansprechen, die aus unterschiedlichen Grün-

den den klassischen Bildungsinstitutionen eher distanziert 

gegenüberstehen.  

Darin beansprucht sie – um den Verfassungsrechtler 

Christoph Möllers zu zitieren –, ein Raum gesellschaftlicher 

Allgemeinheit zu sein, auf den die liberale Demokratie als 

zwanglose Form demokratischer Selbsterziehung angewiesen 

ist. Denn »das demokratische Versprechen der Gleichheit be-

zieht sich nur auf die Freiheit. Aber die Anerkennung des An-

deren ist immer gefährdet, wenn sich der Umgang miteinander 

auf bestimmte Gruppenzugehörigkeiten beschränkt. Homoge-

ne Gruppen radikalisieren sich, sie entwöhnen sich von der 

Vielfalt an Möglichkeiten, wie Menschen leben können, und 

werden kognitiv und moralisch verengt. Sie verallgemeinern 

ihre Gruppenidentität und verlieren damit den Sinn für die 

demokratische Anerkennung, die eben alle betrifft. Orte, an 

denen sich Personen verschiedenen Alters, Geschlechts, sozi-

aler Herkunft begegnen, sind wichtig und selten. Solche Orte 

»Ambiguitätstoleranz ist 

eine kulturelle Errungen-

schaft.«



w e i t e r  b i l d e n22

b e i t r a g

müssen nicht politisch besetzt ein. Sie sollten nur die üblichen 

Grenzen des Umgangs überschreiten« (Möllers, 2008, S. 37).

Hierbei handelt es sich um eine kontinuierliche Gestal-

tungsaufgabe, die die gesamte Organisation der Volkshoch-

schule betrifft und die unterschiedlichen Handlungsebenen 

umfasst. Zudem unterscheidet sich die Volkshochschule von 

anderen Einrichtungen öffentlich geförderter Erwachsenen-

bildung durch ihre parteipolitische Unabhängigkeit und welt-

anschauliche Neutralität. Daher kann sie ihren öffentlichen 

Auftrag unmittelbar in der pluralen Gesellschaft wahrnehmen. 

Aber auch im kommunalen Lebenszusammenhang gibt es 

nicht die eine alle Mitglieder der (Stadt-)Gesellschaft umfas-

sende Öffentlichkeit, sondern diverse Öffentlichkeiten. Teils 

verstärken sie sich gegenseitig, teils schotten sie sich in un-

terschiedliche Kommunikationsmilieus ab. Die bekannte Ten-

denz, sich bevorzugt in denjenigen Milieus zu bewegen, die 

die eigene Weltsicht oder politische Einstellung eher bestäti-

gen als irritieren, wird allerdings durch die »Echokammern« 

sozialer Netzwerke um ein Vielfaches verstärkt. Wie der Is-

lamwissenschaftler Thomas Bauer in seiner aktuellen Studie 

über den Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt zeigt, neigen 

Menschen immer schon dazu, mehrdeutige, ambivalente und 

widersprüchliche Begegnungen und Situationen zu meiden. 

Ambiguitätstoleranz ist stets eine kulturelle Errungenschaft 

und Ambiguitätstraining eine Aufgabe auch der öffentlichen 

Demokratiebildung (Bauer, 2018). Gerade mit ihrer Offenheit 

und ihrer Funktion als öffentlicher Lernort, der Menschen un-

terschiedlicher sozialer und geografischer Herkunft zusam-

menbringt, können Volkshochschulen einen wichtigen Beitrag 

dazu leisten, Ambiguitätstoleranz auszubilden.

Forum öffentlicher Debatte

Aktuelle Zeitdiagnosen beklagen eine zunehmende Polarisie-

rung des gesellschaftlichen Diskurses sowie einen Niedergang 

der Debattenkultur, die immer weniger von der Suche nach 

Konsens getragen sei. Ich befürchte jedoch, dass die dieser 

Klage zugrunde liegende Annahme, wir befänden uns alle im 

selben Diskurs und suchten gemeinsam nach Lösungen, ein 

Trugschluss ist, dem wiederum ein illusionärer Begriff demo-

kratischer Öffentlichkeit zugrunde liegt. 

Gerade liberale Konflikttheorien im Anschluss an Georg 

Simmel und Ralf Dahrendorf, die von der produktiven und 

letztlich auch integrierenden Wirkung von Dissens und Kon-

flikt in modernen Gesellschaften ausgehen, informieren über 

Chancen der öffentlichen Konfliktaustragung. Eine durch 

Ungewissheit und Komplexität geprägte Gesellschaft braucht 

Räume, in denen Kontroversen ausgetragen werden und in 

denen die Diktatur der einen alternativlosen Antwort vermie-

den wird. Denn nicht die utopische Harmonie, sondern die in 

Spielregeln zugleich gezähmten und erhaltenen Spannungen 

machen ihren Charakter aus. »Gesellschaften bleiben mensch-

liche Gesellschaften, insoweit sie das Unvereinbare in sich ver-

einen und den Widerspruch lebendig erhalten« (Dahrendorf, 
1974, S. 276).

Die öffentlichen Volkshochschulen verstehen sich in diesem 

Sinne als ein Forum der öffentlichen Kontroverse und Debat-

te. Sie verpflichten sich zur Behandlung strittiger Themen. Sie 

wollen einen Reflexionsraum schaffen, in dem auch nicht etab-

lierte Positionen und abweichende Meinungen Gehör finden. 

Daher ist es auch wichtig, eine Vielzahl möglicher Positi-

onen zuzulassen. Anlässlich einer aktuellen Veranstaltungs-

reihe der Münchner Volkshochschule (mvhs) beispielsweise 

warnte die Fachstelle für Demokratie der Landeshauptstadt 

München vor möglicherweise nicht beherrschbaren Störun-

gen antidemokratischer Gruppierungen und empfahl, einen 

so genannten »Einlassvorbehalt« gegenüber Personen, die 

antidemokratischen Parteien oder Organisationen angehö-

ren, im Programmheft abzudrucken. Diese sollten vom Besuch 

der Veranstaltung ausgeschlossen werden beziehungsweise 

es sollte die rechtliche Grundlage dafür geschaffen werden, 

sie am Einlass zu hindern. Die mvhs hat sich diesem Vorge-

hen, das in etlichen Kultur- und Bildungseinrichtungen An-

wendung findet und aktuell auch in Gremien des Deutschen 

Volkshochschul-Verbandes diskutiert wird, bewusst nicht an-

geschlossen. Es hätte dem Selbstverständnis der Volkshoch-

schule als Forum der öffentlichen Debatte unmittelbar wider-

sprochen. 

Im Wahljahr 2017 entzündete sich eine ähnliche Debatte an 

der Frage, ob die Volkshochschule im Rahmen eines Podiums 

zur Bundestagswahl auch Kandidaten der Partei »Alternative 

für Deutschland« (AfD) einladen sollte. Nach intensiver und 

auch kontroverser Diskussion wuchs schließlich die Einsicht, 

dass gegen antidemokratische Einstellungen keine Rituale 

der Empörung oder Ausgrenzung helfen, sondern allein der 

mutige und kompetente Streit – oder wie eine Teilnehmerin 

es formulierte: »Man muss auch einmal den Mut aufbringen, 

Konflikte auszufechten.« 

Ohne diese Zumutung lässt sich der Anspruch, ein Forum 

der öffentlichen Debatte sein zu wollen, kaum rechtfertigen. 

Denn wenn diejenigen, die für sich in Anspruch nehmen, eine 

offene Gesellschaft zu vertreten, definierten, wer zu ihr gehört 

und wer nicht, würde Offenheit zu einem Synonym für Aus-

schließung. Im Übrigen sind die Versuche, antidemokratische 

Gruppierungen zu schwächen, indem man sie demonstrativ 

aus dem demokratischen Diskurs ausschließt, wohl eher er-

folglos geblieben. Im Gegenteil: » Symbolische Stigmatisierung 

kommt den Populisten (…) gar nicht ungelegen. Wie im klassi-

schen Western hat der Outlaw durchaus viele Sympathisan-

ten«, wie Andreas Voßkuhle in der Frankfurter Allgemeinen 

Zeitung vom 23. November 2017 zu bedenken gibt. 



a u s g a b e  2  —  2 0 1 8 23

d i e  o f f e n e  g e s e l l s c h a f t  b r a u c h t  n e u e  f r e u n d e

Regeln und Prinzipien wollen wir uns verständigen? Welche 

Ängste und Verlustgefühle plagen die Neuankömmlinge und 

die Alteingesessenen? Wo liegen die Grenzen der Zuwande-

rung? Mit dem Programmschwerpunkt 2015 gelang es, einen 

Diskussionsraum zu schaffen, der Einheimische und Geflüch-

tete über mehrere Monate zusammenbrachte und auch stritti-

ge Themen nicht aus der Arena des Diskurses verbannte. 

Im Jahr 2017 befasste sich der Programmschwerpunkt mit 

einem Schlüsselereignis des 20. Jahrhunderts, das Fragen von 

unverminderter Aktualität aufwirft und dessen langfristige 

Auswirkungen bis in die Gegenwart reichen: die russische Re-

volution. Sie veränderte nicht allein die politische Landkarte 

Russlands und in der Folge halb Europas, sondern prägte das 

zwanzigste Jahrhundert als das »Zeitalter der Extreme« (Eric 
Hobsbawm). Mit dem facettenreichen Programm Russland-
komplex wurde der Versuch unternommen, zeitgeschichtli-

che Wissensvermittlung mit strittigen Gegenwartsfragen zu 

verbinden: Lesungen, Zeitzeugengespräche und historische 

Filmreihen trugen dazu bei, einen Spannungsbogen zwischen 

historischer Rekonstruktion und authentischer Bezeugung 

erlebbar zu machen. Schließlich gelang der Brückenschlag zu 

Münchner Lebenswelten, zu denen die Volkshochschule bis-

lang wenig Kontakt hatte, wie z. B. die Welt der jüdischen Zu-

wanderer aus der ehemaligen Sowjetunion. 

Ein Beispiel dafür, dass es bisweilen auch gelingen kann, die 

öffentliche Debatte nachhaltig zu gestalten, ist der »Münchner 

Klimaherbst«, der aus einem Programmschwerpunkt im Jahr 

2006 zu den irreversiblen Folgen der globalen Erderwärmung 

hervorgegangen ist. Seitdem ist der »Münchner Klimaherbst« 

ein lokales Veranstaltungsbündnis, das mit zahlreichen Part-

nern aus Wissenschaft und Kommunalpolitik, aus dem Kultur- 

und Bildungsbereich sowie aus der Zivilgesellschaft jährlich 

stattfindet und am dem die mvhs bis heute mitwirkt. 

Debattenformate
Das Debattenformat Politik der Woche greift aktuelle Themen 

auf, die vertieft und kontrovers diskutiert werden. Die The-

men, die hier bespielhaft gelistet sind, werden nicht zuletzt 

auch von den Teilnehmenden selbst vorgeschlagen: Wohin 

geht die AfD?; Mehr Flüchtlinge – mehr Kriminalität?; Ein 

Marshallplan für Afrika?; Die Freihandelsabkommen ttip 

und ceta; Fehler und Versäumnisse des Westens im Nahen 

Osten; Ausstieg aus der rechten Szene.

Das resonanzstarke Format lebt von der kundigen und 

streitbaren Moderation des ehemaligen Münchner Oberbür-

germeisters Christian Ude, der in seinem Buch Die Alternative 
oder: Macht endlich Politik seine Erfahrung als vhs-Dozent fol-

gendermaßen reflektiert: »Ich leite (…) seit meiner Versetzung 

in den Ruhestand den Kurs: ›Politik der Woche‹, in dem ich 

mich jedes Mal aufs Neue wundere, wie groß das politische In-

teresse, das Informationsbedürfnis und die  Diskussionsfreude 

Debatten ermöglichen

Ein weiteres wichtiges Kennzeichen der Offenheit der Volks-

hochschulen und ihrer Rolle als öffentliches Forum ist die di-

daktische Vielfalt. An der mvhs beispielsweise werden The-

men nicht allein in Vorträgen, Podien und Streitgesprächen 

behandelt, sondern auch in Ausstellungen, Performances, Le-

sungen und Filmen. So entsteht ein multiperspektivischer Er-

fahrungsraum, der die vielfältigen Aspekte eines Themas her-

vorbringt, der Dialoge zwischen sinnlichen und kognitiven 

Reflexionsformen ermöglicht und nicht zuletzt ein Trainings-

feld für Ambiguitätstoleranz eröffnet. Zwei Ansätze erlauben 

die Herausbildung von Öffentlichkeit und die Ermöglichung 

von Teilhabe möglichst vieler Menschen an öffentlichen De-

batten in besonderer Weise: thematische Schwerpunktsetzun-

gen und Debattenformate. 

Gestaltung der Öffentlichkeit durch Schwerpunktsetzung
Die Dynamik und Vervielfältigung medialer Kommunikation 

fordert die Fähigkeit, Themen zu fokussieren, in besonderer 

Weise heraus – was wiederum Jürgen Habermas veranlasste, 

über die Rolle des Intellektuellen in der Mediengesellschaft 

nachzudenken. »Auf der einen Seite«, so Habermas, »hat die 

Umstellung der Kommunikation von Buchdruck und Presse auf 

Fernsehen und Internet zu einer ungeahnten Ausweitung der 

Medienöffentlichkeit und zu einer beispiellosen Verdichtung 

der Kommunikationsnetze geführt. (…) Andererseits scheinen 

die Intellektuellen am Überborden dieses lebensspendenden 

Elements wie an einer Überdosierung zu ersticken. Der Segen 

scheint sich in Fluch zu verwandeln.« Im Internet, so Habermas, 

»verlieren die Beiträge von Intellektuellen die Kraft, einen Fo-

cus zu bilden« (Habermas, 2008a, S. 81–82).

Sofern die Volkshochschule beansprucht, kommunale 

Öffentlichkeit mit zu gestalten, muss sie versuchen, diesem 

Befund im Rahmen ihrer Möglichkeiten der Programmgestal-

tung entgegenzuwirken. Die mvhs entwickelt beispielsweise 

jährliche multidisziplinäre Programmschwerpunkte, mit de-

nen sie nicht zuletzt auch ihr kommunales Kooperationsum-

feld erweitert und themenspezifisch differenziert. 

Im Jahr 2015 setzte sich der Programmschwerpunkt mit 

einem Thema auseinander, von dem nicht nur die Münchner 

Stadtgesellschaft in besonderer Weise herausgefordert war: 

Flucht und Asyl. Mit dem Programm Exodus – Menschen auf 
der Flucht trug die mvhs die notwendige Debatte in die Stadt-

gesellschaft: Wie kann eine humane europäische Flüchtlings-

politik aussehen? Können sich die Staaten Europas auf eine 

faire Teilung der Verantwortung verständigen? Was muss ge-

schehen, damit Integration und gesellschaftliche Teilhabe von 

Geflüchteten gelingen kann, bei ihrer Unterbringung, auf dem 

Arbeitsmarkt und innerhalb der Stadtgesellschaft? Aber auch: 

Wie wird sich unsere Gesellschaft verändern? Auf welche 



w e i t e r  b i l d e n24

b e i t r a g

Aengenvoort, U. et al. (2011). Die Volkshochschule. 

 Bildung in öffentlicher Verantwortung. Bonn: dvv.

Bauer, T. ( 2018). Die Vereindeutigung der Welt. Über  

den Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt. Stuttgart: 

Reclam.

Dahrendorf, R. (1974). Pfade aus Utopia: Arbeiten zur 

Theorie und Methode der Soziologie (3. Aufl.).  München: 

Piper.

Habermas, J. (1975). Strukturwandel der Öffentlichkeit. 

Neuwied / Berlin: Luchterhand.

Habermas, J. (2008a). Ein avantgardistischer Spürsinn 

für Relevanzen. Die Rolle des Intellektuellen und die 

Sache Europas. In ders., Ach Europa (Kleine politische 

Schriften xi) (S. 77–87). Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Habermas, J. (2008b). Hat die Demokratie noch eine epi-

stemische Dimension? Empirische Forschung und nor-

mative Theorie. In ders., Ach Europa (Kleine politische 

Schriften xi) (S. 138–191). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kant, I. (1982). Beantwortung der Frage: Was ist Auf-

klärung? In W. Weischedel (Hrsg.), Werkausgabe Bd. xi: 

Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, 

Politik und Pädagogik 1 (S. 51–61). Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp.

May, S. (2013). Öffentlichkeit als Gestaltungsaufgabe 

der Münchner Volkshochschule. In T. C. Feld, S. Kraft, 

S. May & R. Seitter (Hrsg.), Engagierte Beweglichkeit. 

Weiterbildung in öffentlicher Verantwortung (S. 33–47). 

Wiesbaden, Springer vs.

Möllers, C. (2008). Demokratie – Zumutungen und 

Versprechen. Berlin: Wagenbach.

Ude, C. ( 2017). Die Alternative oder: Macht endlich 

Politik. München: Knaus.

dr .  susanne may 

ist Programmdirektorin und Geschäftsführerin  

der Münchner Volkshochschule (mvhs).

susanne.may @ mvhs.de

vieler Leute sind, wenn zu aktuellen Themen kontroverse De-

batten angeboten werden. Volle Säle. Große Neugierde. Aber 

nicht in den politischen Parteien« (Ude, 2017, S. 20). Die nähere 

Untersuchung dieses Missverhältnisses zwischen gestiege-

nem öffentlichen Interesse am politischen Themen, Diskursen 

und Kontroversen einerseits und den aus der Sicht des Autors 

selbstbezüglichen, defensiven und mutlosen Binnendiskursen 

der Parteien andererseits greift Ude ausführlich auf. 

Schließlich möchte ich ein neues Format vorstellen, das 

sich mit Erfolg an ein junges Publikum wendet. Bereits im 

Sommer 2017 kam eine Gruppe Jugendlicher zusammen, die 

sich – angeregt durch das Philosophie-Programm der mvhs – 

mit philosophischen Fragen beschäftigen wollte. Schnell war 

klar, dass die Volkshochschule der geeignete Ort sein könnte, 

um in freier Weise über aktuelle Themen mit jungen Leuten 

philosophisch zu diskutieren. Mit dem Menon-Projekt erin-

nert die Volkshochschule an einen bedeutenden Anfang der 

Philosophie vor mehr als zweitausend Jahren. Der Philosoph 

Sokrates führte damals durch geschicktes Fragen seinen jun-

gen Gesprächspartner Menon zum selbstständigen Denken. 

Von ihrem Ursprung her ist Philosophie nicht so sehr eine 

Summe kluger Informationen, sondern das Aufmerksam-

Werden auf Probleme, die Klärung der Begriffe und der Aus-

tausch begründeter Argumente. Der Anspruch der Dozenten 

und Dozentinnen des Menon-Projektes, die selbst Philosophie 

studieren, ist es, in dieser Weise mit den Jugendlichen über 

aktuelle Themen wie »Wozu brauchen wir Demokratie?« oder 

»Lasst mich mit eurer Politik in Ruhe« in ein sokratisches Ge-

spräch zu kommen. 

Das auch unter jungen Leuten vorhandene und insgesamt 

deutlich gestiegene öffentliche Interesse an Diskursen und 

Kontroversen über öffentliche Themen ist für das öffentli-

che Forum, das die Volkshochschule bietet, nicht zuletzt auch 

mit Blick auf das anstehende Jubiläumsjahr 2019, eine große 

Chance. Die Besinnung auf Immanuel Kants Credo vom öffent-

lichen Gebrauch der Vernunft ist dabei aktueller denn je. 

»Es kann gelingen,  

die öffentliche Debatte nach-

haltig zu gestalten.«


