
E-Journal Einzelbeitrag
von: Annett Abdel-Rahman

Relevanz und Verhältnis von
Fachwissen und Weltwissen im
Islamischen Religionsunterricht

aus: Weltwissen statt Fachwissen? (SEM2403W)
Erscheinungsjahr: 2024
Seiten: 83 - 96
DOI: 10.3278/SEM2403W008

Das Fach islamische Religion ist ein neues Fach
an öffentlichen Schulen. Es muss Fachwissen
und Weltwissen der Schülerinnen und Schüler
in ein lernwirksames Arrangement bringen. Die
gegenseitige und notwendige Verschränkung
beider Perspektiven auf Wissen werden in
diesem Beitrag beschrieben. Dazu wird eine
Unterrichtssequenz exemplarisch vorgestellt.

Schlagworte: Islamischer Religionsunterricht; Unterrichtsfach
islamische Religion; muslimische Schülerinnen und Schüler
Zitiervorschlag: Abdel-Rahman, Annett (2024). Relevanz und
Verhältnis von Fachwissen und Weltwissen im Islamischen
Religionsunterricht. SEMINAR, 30(3), 83-96. Bielefeld: wbv
Publikation. https://doi.org/10.3278/SEM2403W008

wbv Publikation · wbv Media GmbH & Co. KG · service@wbv.de · wbv.de

https://www.wbv.de/artikel/SEM2403W008
mailto:service@wbv.de
http://www.wbv.de


Relevanz und Verhältnis von Fachwissen und
Weltwissen im Islamischen Religionsunterricht

Annett Abdel-Rahman

„An der Gesamtschule, an der ich islamische Religion unterrichtet habe, fand eines
Tages das Sportfest der Schule statt. Ich hatte die Aufgabe, eine der fünften Klassen
zur Tribüne zu begleiten, von der aus sie ein Fußballspiel ansehen wollten. Einige
Schülerinnen und Schüler kannte ich aus meinem islamischen Religionsunterricht.
An diesem Vormittag war es sehr warm und laut, und die Schülerinnen und Schüler
waren unruhig und aufgeregt. Als ich sie daraufhin ermahnte und darum bat, rück-
sichtsvoller miteinander umzugehen, drehte sich einer meiner Schüler aus meinem
Religionskurs zu mir um und sagte nachdenklich: ,Ah, du meinst, wir sollen so sein,
wie der Prophet Muhammad gewesen ist, zu seiner Familie und seinen Freunden?ʼ
Ich war überrascht und erfreut, denn offensichtlich hatte der Schüler verstanden, wa-
rum wir uns mit dem Charakter des Propheten Muhammad im Unterricht auseinan-
dergesetzt hatten, und konnte seine Erkenntnis auf sich und die vorhandene Situation
übertragen.“ (Abdel-Rahman 2022, 13)

Diese Situation spiegelt eines der Ziele des islamischen Religionsunterrichts an öffent-
lichen Schulen gut wider. Idealerweise werden muslimische Schülerinnen und Schü-
ler durch den Unterricht dazu befähigt, sich und ihren Blick auf das Leben, der ihre
Religion miteinschließt, in einen reflektierten Zusammenhang zu der Realität zu stel-
len, die sie umgibt. Die Erkenntnisse, die sie daraus gewinnen, sollen ihnen eine hand-
lungsleitende Grundlage geben für ein positives, selbstbestimmtes und aktives Leben
aus individueller wie gesellschaftlicher Perspektive. Dem entsprechend ist für das Fach
Islamische Religion die Frage bedeutsam, welches Fachwissen unverzichtbar ist, um
diesem Anliegen gerecht zu werden. Zusätzlich müssen Lehrkräfte eruieren, welches
Weltwissen junge muslimische Schülerinnen und Schüler in der Gegenwart mit Blick
in ihre Zukunft unmittelbar berührt und etwas angeht.

Unter Fachwissen werden in diesem Beitrag die grundlegenden Gegenstandsbereiche
der islamischen Theologie verstanden, die natürlich nicht losgelöst, sondern in Bewe-
gung zu vielfältigen Nachbarwissenschaften stehen. Der Begriff Weltwissen bezieht
sich an dieser Stelle auf das umfassende Wissen von Schülerinnen und Schülern, in-
klusive ihrer Wahrnehmungen, Erfahrungen und Deutungen, die sich individuell voll-
ziehen. Beide Begriffe sind als Perspektiven auf Wissensbestände zu verstehen, die in
einer (hybriden) Wechselbewegung stehen, da islamisch-theologisches Fachwissen
auch individuellen Deutungen unterliegt und Weltwissen durch den Modus der Welt-
begegnung, hier dem religiösen Modus, charakterisiert wird. (Baumert 2002)

TH
EM

A



Im Zentrum dieses Beitrages stehen deshalb Perspektiven auf die Fragen, welches
Fachwissen eigentlich das Themenfeld Islamische Religion definiert, wie sich dieses
in den Curricula wiederfindet, welche fachdidaktischen Herausforderungen damit
verbunden sind und in welchem Zusammenhang es mit dem Weltwissen der Schüle-
rinnen und Schüler steht. Da das Fach noch nicht überall bekannt ist, ordnet ein Über-
blick den Stand des Islamischen Religionsunterrichts in Deutschland in die allge-
meine Bildungslandschaft ein.

1 Das Fach Islamische Religion an öffentlichen Schulen

Die Entwicklung und Ausgestaltung des noch sehr jungen Faches ist in den Bun-
desländern, in denen es angeboten wird, sehr unterschiedlich (Abdel-Rahman 2022,
53–83). Das betrifft auch seine gesellschaftliche und bildungspolitische Akzeptanz, die
(noch) nicht überall gegeben ist. Bei vielen Schulleitungen, muslimischen Akteuren
sowie den Eltern muslimischer Schülerinnen und Schüler stößt er dagegen auf volle
Zustimmung (Tufan-Destanoglu 2019, 147–170). Bundesweit gelten die verfassungs-
rechtlichen Grundlagen für Religionsunterricht: „Der Religionsunterricht ist in den
öffentlichen Schulen mit Ausnahme der bekenntnisfreien Schulen ordentliches Lehr-
fach. Unbeschadet des staatlichen Aufsichtsrechts wird der Religionsunterricht in
Übereinstimmung mit den Grundsätzen der Religionsgemeinschaften erteilt. Kein
Lehrer darf gegen seinen Willen verpflichtet werden, Religionsunterricht zu erteilen.“
(GG für die Bundesrepublik Deutschland, Art. 7.3)

Im Verständnis dieses bekenntnisorientierten Religionsunterrichts haben Nordrhein-
Westfalen, Niedersachsen, Baden-Württemberg, Rheinland-Pfalz, das Saarland und
Hessen islamischen Religionsunterricht in den letzten Jahren eingeführt. In Bayern
und Schleswig-Holstein gibt es dagegen das Fach Islamkunde, auch in Hessen, das
mittlerweile beide Modelle des Unterrichts parallel anbietet. Spezifische länderrecht-
liche Rahmenbedingungen begründen in einigen Bundesländern Sondermodelle, wie
das in Hamburg und Berlin der Fall ist. Hamburg bietet gemeinsam mit der evangeli-
schen Kirche, der jüdischen Gemeinde, den drei islamischen Religionsgemeinschaf-
ten Hamburgs, der alevitischen Gemeinde und dem katholischen Erzbistum den „Re-
ligionsunterricht für alle 2.0“ an. Religionsunterricht in Berlin unterliegt der Bremer
Klausel (Art. 141 GG), nach der Art. 7.3 GG nicht zur Geltung kommt. Er wird als be-
kenntnisorientierter Unterricht inhaltlich durch die islamischen Verbände vor Ort ver-
antwortet. (Abdel-Rahman 2023, 695)

Laut Art. 7.3 GG ist eine Religionsgemeinschaft, die die Grundsätze ihrer Religion defi-
niert und dem Staat als Kooperationspartner zur Verfügung steht, Voraussetzung
für die Einführung und Durchführung des Religionsunterrichts an öffentlichen Schu-
len. Die unterschiedlichen islamischen Verbände sind jedoch bislang nicht als Reli-
gionsgemeinschaften anerkannt und auch nicht gleichmäßig in allen Bundesländern
vertreten. Die Kooperationsmodelle unterscheiden sich daher erheblich voneinander.

84

Seminar 3/2024



In Niedersachsen vertritt der Beirat, in Nordrhein-Westfalen eine Kommission und in
Baden-Württemberg die Stiftung Sunnitischer Schulrat die jeweils vor Ort ansässigen
Verbände. Die verschiedenen Modelle werden als Übergangslösung gesehen, um isla-
mischen Religionsunterricht nach Art. 7.3 GG anbieten zu können. Die Aufgaben die-
ser Gremien liegen in der Bestimmung der religiösen Inhalte bei der Entwicklung der
curricularen Vorgaben, in der Erteilung der Zustimmung zur Auswahl der Lehrbücher
sowie der Erteilung der Lehrerlaubnis, der sog. Idschaza an die Religionslehrkräfte.
(Abdel-Rahman 2022, 54–83)

Die Einführung eines neuen Faches muss mit adäquaten Ausbildungsmöglichkeiten
verbunden sein. Demnach sind aufgrund der Empfehlung des Wissenschaftsrates von
2010 mehrere Lehrstühle bundesweit eingerichtet worden, an denen Lehrkräfte für das
Fach ausgebildet werden können. Bislang geschieht dies an den folgend genannten
Zentren:

• Institut für Islamische Theologie (IIT) Osnabrück
• Zentrum für Islamische Theologie (ZITh) Tübingen
• Zentrum für Islamische Theologie (ZIT) Münster
• Zentrum für Islamische Studien (ZEFIS) Frankfurt/ Gießen
• Departement für Islamisch- Religiöse Studien (DIRS) in Erlangen- Nürnberg
• Berliner Institut für Islamische Theologien (BIK) Berlin
• Paderborner Institut für Islamische Theologie (PIIT)

Im Bundesland Baden-Württemberg bieten auch die Pädagogischen Hochschulen die
Möglichkeit, islamische Religion im Hauptfach zu studieren. In allen Bundesländern,
die islamischen Religionsunterricht anbieten, ermöglichen eine Reihe von Studien-
seminaren Absolventinnen und Absolventen des Lehramtsstudienganges islamische
Religion, das Referendariat zu absolvieren bzw. sich auch im Quereinstieg zu qualifi-
zieren.

Die Rahmenbedingungen der Einführung des Faches sind von langjährigen, teilweise
Jahrzehnte dauernden gesellschaftspolitischen Aushandlungsprozessen seiner Be-
rechtigung gekennzeichnet. Die Ausarbeitung seiner bildungstheoretischen Grundlagen
ist dagegen in den Hintergrund getreten, sie erfährt erst in den letzten Jahren durch
verschiedene Forschungs- und Promotionsprojekte mehr Beachtung. Seitens der isla-
mischen Religionsgemeinschaften gibt es bislang keine normativen Konzepte, Grund-
lagenschriften oder programmatischen Orientierungshilfen, die den Bildungsauftrag
des islamischen Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen definieren. Das er-
schwert Lehrkräften des Faches zu verstehen, welches Fachwissen für ihre Schüler-
schaft tatsächlich relevant ist und welches Ziel islamisch-religiöse Bildung am Lernort
Schule hat. Entgegen den Entwicklungen der beiden christlichen Religionsunterrichts-
angebote ist demzufolge die Verhältnisbestimmung zwischen religiösem Lernen an
den Lernorten Schule und Moschee/Gemeinde noch nicht religionspädagogisch oder
fachdidaktisch diskutiert worden. Diese Unklarheit bedeutet, dass Religionsgemein-
schaften, Lehrkräfte und Eltern teilweise divergierende Vorstellungen darüber haben,

Relevanz und Verhältnis von Fachwissen und Weltwissen im Islamischen Religionsunterricht 85

Annett Abdel-Rahman

TH
EM

A



welche Aufgaben, Inhalte und Ziele der schulische Religionsunterricht hat. Das beein-
trächtigt nicht nur die Qualität des Unterrichts, sondern auch die der Ausbildung der
Anwärterinnen und Anwärter. (Stein, Ceylan & Zimmer 2017; Kamcili-Yildiz 2021;
Abdel-Rahman 2022)

Die Unterrichtsqualität wird zusätzlich belastet durch den Umstand, dass noch nicht
genügend didaktisiertes Unterrichtsmaterial vorhanden ist. Im Bereich der Primarstufe
stehen gegenwärtig nur die Schulbuchreihe Mein Islambuch 1–4 (Ucar et  al. 2009–2013)
und die Arbeitshefte Bismillah – wir entdecken den Islam 1–4 (Abdel-Rahman & Ulfat
2011–2017) zur Verfügung. Nicht alle Schulbuchreihen haben sich durchgesetzt oder
sind zugelassen worden, das betrifft insbesondere den Bereich der Sekundarstufe I.
Auf diese Jahrgangsstufen beziehen sich insbesondere die Schulbuchreihen Saphir
(Kaddor, Behr & Müller 2008–2016) und Islamstunde (Shakir et  al. 2015). Sie werden
von den Lehrkräften am häufigsten genutzt, sind jedoch für den Unterricht nicht über-
all offiziell zugelassen.

Im Bereich der Sekundarstufe II oder den Berufsbildenden Schulen gibt es bislang
kein Material. Lehrkräfte stehen damit vor der Herausforderung, in Eigenregie Mate-
rialien und Konzepte zu entwickeln. In einigen Bundesländern, wie zum Beispiel in
Niedersachsen und NRW, wurden flankierend zur Erstellung der Curricula durch
Lehrkräfte-Kommissionen Materialsammlungen erstellt, die die Lehrkräfte kostenlos
auf den jeweiligen Seiten der Ministerien herunterladen und nutzen können. Der isla-
mische Religionsunterricht ist demnach ein Unterricht, der sich insgesamt unter
schwierigen Bedingungen entwickeln muss.

2 Fachwissen und Gegenstandsbereiche des islamischen
Religionsunterrichts

Der Kern des Faches bezieht sich auf die wissenschaftlichen Disziplinen der islami-
schen Theologie und ihrer Nachbarwissenschaften, sie sind Bestandteil der universitä-
ren Fachgebiete und damit auch Teil in der Lehramtsausbildung:

• Koranwissenschaft und -exegese (tafsīr),
• Islamische Normenlehre (fiqh) und ihre Grundlagen (uṣūl al-fiqh),
• Glaubenspraxis (ʿibāda),
• Systematische Theologie (kalām),
• Islamische Philosophie (falsafa),
• Islamische Mystik (taṣawwuf),
• Islamische Ethik (aḫlāq),
• Biografie des Propheten Muhammad (sīra),
• Prophetenüberlieferung (ḥadīṯ),
• Islamische Geschichte (tārīḫ),
• Besonderheiten der arabischen Sprache,
• Islamische Zivilisation und Kunst.

86

Seminar 3/2024



Zu den Nachbarwissenschaften gehört auch der Bereich Andere Religionen und Weltan-
schauungen. Die genannten Themenfelder sind die fachliche Referenz für die Gegen-
standsbereiche, auf die sich der islamische Religionsunterricht bezieht und die in den
curricularen Vorgaben angegeben sind. Studierende eignen sich in der Verschränkung
dieser Fachgebiete Wissen darüber an, wie der Text des Korans interpretiert werden
kann aufgrund seiner sprachlichen Beschaffenheit und seiner intra- und intertextuel-
len Bezüge, vor dem Hintergrund der Berichte über das Leben des Propheten Muham-
mad, bezogen auf die islamische Geschichte und im Kontext verschiedener Perspek-
tiven in Form unterschiedlicher islamischer Denkschulen sowie philosophischer
Sichtweisen.

Vergleicht man die curricularen Vorgaben einzelner Bundesländer, ist festzustellen,
dass die Gegenstandsbereiche strukturell ähnlich sind, sich jedoch in der Schwer-
punktsetzung unterscheiden. Das bedeutet, dass der islamisch-theologische Bezug
ähnlich ist, jedoch das Verständnis religiöser Bildung am Lernort Schule differiert.

Gegenstandsbereiche in den Curricula für islamischen Religionsunterricht

Kerncurriculum Niedersachsen (Sek I, 2014)

nach dem Men-
schen fragen

nach Gott,
Glaube, eige-
nem Handeln
fragen

nach Koran und
Sunna fragen

nach Muham-
mad, anderen
Propheten und
der Geschichte
des Islams fra-
gen

nach Religionen
fragen

nach der Verant-
wortung des
Menschen in
der Welt fragen

Kernlehrplan Nordrhein-Westfalen (Sek I, 2014)

islamische
Glaubenslehre

der Koran und
die Sunna

Gemeinschaft
der Propheten

andere Religio-
nen und Weltan-
schauungen

verantwortliches
Handeln

Entwicklungsge-
schichte des Is-
lam

islamische Religionspraxis

Bildungsplan Baden-Württemberg (Sek I, 2016)

Mensch/Glaube/
Ethik

Koran und isla-
mische Quellen

Muhammad als
Gesandter

Religionen und
Weltanschauun-
gen

Gott und Seine
Schöpfung

Gesellschaft und Geschichte

Rahmenlehrplan Rheinland-Pfalz (Sek I, 2020)

religiöses Leben Allah und der
Koran

Muhammad
und seine Le-
ben/Propheten

andere Religio-
nen

islamische Ethik

Meine Gemeinschaft – Umma in Geschichte und Ge-
genwart

Relevanz und Verhältnis von Fachwissen und Weltwissen im Islamischen Religionsunterricht 87

Annett Abdel-Rahman

TH
EM

A



Gegenstandsbereiche in den Curricula für islamischen Religionsunterricht

Lehrplan Saarland (Primarstufe, 2015)

Religion und Glaube im
Leben der Menschen

Die Wegweiser – die Gemeinschaft
der Propheten und Muhammad, der
letzte Gesandte Gottes

Leben in der
Welt – Verant-
wortung wagen

Über Allah/Gott
– Alles wurde
von Allah er-
schaffen und al-
les kehrt zu ihm
zurück

Die heiligen Schriften und der Koran als Wort Gottes

Kerncurriculum Hessen (Primarstufe, o. J.)

Mensch und
Identität

Gott, Glaube,
Handeln

Koran und
Sunna

Muhammad
und andere Pro-
pheten

Religionen und
interreligiöse
Befähigung

Verantwortung
des Menschen
in der Welt

Im Kernlehrplan NRW fehlt zum Beispiel ein Gegenstandsbereich, der dezidiert den
Mensch (und seine Beziehung zu Gott) in den Blick nimmt, dem gegenüber nehmen
Glaubenslehre und Religionspraxis gleich zwei Gegenstandsbereiche ein. Im Bildungs-
plan Baden-Württemberg kommt dagegen der Bereich der Orthopraxie nicht vor, und
der Bereich der Ethik erhält ein größeres Gewicht. Religionspraxis wird hier eher unter
ethischen Aspekten betrachtet, nicht unter den Aspekten der Normativität. Alle curri-
cularen Vorgaben beinhalten einen Bereich, der andere Religionen (und Weltanschau-
ungen) thematisiert und beziehen Religion offensichtlich auf die Verantwortung des
Menschen in der Welt.

In seiner (theoretischen) Konzeption ist der islamische Religionsunterricht kompe-
tenzorientiert, er baut auf einem Modell auf, das fünf Dimensionen religiöser Kompe-
tenz identifiziert: religiöse Phänomene wahrnehmen und darstellen, religiöse Sprache
und Schriften deuten, religiöse und ethische Sachverhalte kommunizieren und Dialoge
führen, in lebensweltlichen religiösen und ethischen Fragen urteilen sowie religiöse
Ausdrucksformen gestalten (exemplarisch: KC Niedersachsen Sek  I 2014). Vor dem
Hintergrund dieser prozessbezogenen Kompetenzen werden die inhaltsbezogenen
Kompetenzen entfaltet.

3 Fachdidaktische Perspektiven auf den islamischen
Religionsunterricht

Das didaktische Grundprinzip für die Erschließung religiöser Sachverhalte besteht in
der Verschränkung der lebensweltlich-biographischen Perspektive, der islamisch-theologi-
schen Perspektive sowie der philosophisch-weltanschaulichen Perspektive miteinander. Auf
diese Weise lässt sich die Bedeutsamkeit fachlicher Inhalte in ihrem Verhältnis zum
Verständnis der Welt aufweisen.

88

Seminar 3/2024



Die lebensweltlich-biografische Perspektive rückt den Schüler oder die Schülerin als Sub-
jekt in den Mittelpunkt der Lernprozesse im Unterricht. Ihre Fragen und Bedürfnisse
sind gleichzeitig Ausgangspunkt und Ziel religiösen Lernens. Das bedeutet, dass isla-
misch-theologisches Fachwissen nicht nur abstrakte Wissensbestände darstellt, son-
dern die Bedeutsamkeit dieser Lerngegenstände für die Schülerinnen und Schüler
transparent gemacht wird. Dieser konsequente Subjektbezug stellt die Lehrkräfte vor
die Herausforderung, die Lebenswelten und sehr heterogenen biografischen Bezüge
ihrer Lernenden zu kennen und unterrichtliche Arrangements zu kreieren, die allen
Lernenden gerecht werden. Die Pluralität der Schülerschaft ist nicht nur gekennzeich-
net durch die beiden großen Strömungen des sunnitischen und schiitischen Islams
und der jeweiligen Rechtsschulen, sondern auch durch die individuelle religiöse Ver-
fasstheit, die kulturell-traditionelle sowie familiäre Prägung ihres Religionsverständ-
nisses. (Behr & Kulaçatan 2022) Das schließt verschiedene, teilweise divergierende
Wertemuster ein, mit denen die Schülerinnen und Schüler konfrontiert sind.

Die islamisch-theologische Perspektive definiert den fachwissenschaftlichen Bezug, für
den, wie in allen anderen Fächern auch, die Exemplarität gilt. Exemplarisches Lernen
verdeutlicht die Relevanz theologischen Grundwissens und seiner Zusammenhänge
für die individuelle Entscheidung einer religiös-praktizierenden Lebensweise. Der Is-
lam ist eine Religion, deren religiöse Rituale, Praktiken und Gebote durch normative
Vorgaben definiert werden, ausgehend von einem Verständnis der Orientierung, Er-
leichterung und Lebensbejahung. Die Herausforderung für Lehrkräfte besteht zum
einen darin, einen Unterricht zu konzipieren, in dem Lernende ein allgemeines Grund-
verständnis dafür entwickeln, wie religiöse Themen sachgemäß interpretiert und eingeordnet
werden und wie sich daraus religiöse Normen ableiten. Zum anderen helfen exemplari-
sche Lerngelegenheiten, sich individuell zu Positionieren oder auch Konsequenzen auf-
grund unsachgemäßer theologischer Aussagen reflektieren zu können. Vor dem Hinter-
grund wachsender religionsbezogener Angebote verschiedener social-media-Kanäle,
erhalten diese Kompetenzen eine immer größere individuelle und gesellschaftspoli-
tisch relevante Bedeutsamkeit, denn neben qualitativ hochwertigen Bildungsangebo-
ten lassen sich sowohl islamfeindliche Einstellungen als auch fundamentalistische bis
hin zu verfassungsfeindlichen Positionen finden.

Aus der islamisch-theologischen Perspektive lassen sich Besonderheiten für den Reli-
gionsunterricht feststellen, die fachdidaktisch (noch) bearbeitet werden müssen.

So ist zum Beispiel die Bedeutung der arabischen Sprache prominent, sie ist die Offen-
barungssprache des Korans und damit für praktizierende Muslime Träger der religiö-
sen Botschaft. Die arabische Sprache verfügt nicht nur über eine Fülle an Ausdrucks-
möglichkeiten, sie hat eine sehr eigene Komposition und Grammatik, die über den
bloßen Begriff für eine Sache hinausweist, indem sie einen Sinngehalt transportiert.

„In keiner anderen Religion ist die Offenbarung mit der sprachlichen Form so eng
verbunden wie im Islam. Sprache ist nicht nur das Medium, durch das der Verkünder
verkündet, sondern sie ist auch ein erheblicher Teil der Offenbarung. Sie ist Authenti-

Relevanz und Verhältnis von Fachwissen und Weltwissen im Islamischen Religionsunterricht 89

Annett Abdel-Rahman

TH
EM

A



zitätsbeweis der göttlichen Botschaft. Der Inhalt der Botschaft ist gebunden an seine
sprachliche Form. Über die Form wird die Bedeutung der Offenbarung erschlossen.“
(Selmani 2017, 109 f.) Übersetzungen des Korans bedeuten also, dass die Form von der
Bedeutung getrennt wird, dies kann nicht nur ein mangelhaftes Verständnis des Ko-
rans hervorrufen, sondern es eliminiert auch einen Zugang zu der Art und Weise, wie
der Koran über Jahrhunderte seine Hörer und Leser berührt hat. „Eine Übersetzung
ist dagegen immer disambiguierend. Wenn nun die Ambiguität des Textes als dessen
wesenhafter Bestandteil betrachtet wird, bleibt in der Übersetzung in der Tat nur ein
Text übrig, der um wichtige Dimensionen reduziert wird.“ (Bauer 2011, 140). Aus die-
sen Gründen gilt die arabische Sprache des Korans den Muslimen als kaum übersetz-
bar, sichtbar wird das beispielsweise an den über dreißig, recht verschiedenen, Koran-
Übertragungen in die deutsche Sprache. Der islamische Religionsunterricht findet in
deutscher Sprache statt, die arabische Sprache ist für die meisten Schülerinnen und
Schüler fremd. Für das Ausüben der Religion sowie die Teilhabe am religiösen und
theologischen Diskurs sind jedoch Fachbegriffe aus der arabischen Sprache notwen-
dig. Viele Lernende verfügen über ein Standartrepertoire, das ihnen ermöglicht, ent-
sprechende Rituale zu vollziehen oder an spezifischen Kommunikationssituationen
teilzunehmen. Das bedeutet allerdings nicht, dass sie die vertiefende Bedeutung dieser
Sprachformen erfasst haben. Für das Verständnis religiöser Ausdrucksweisen ist de-
ren theologische Präzisierung jedoch wichtig, um Religion nicht nur als Habitus zu
verstehen, sondern als reflexionsgebundenes Handeln und Selbstbildung.

Wie wird dementsprechend im islamischen Religionsunterricht damit umgegangen?

Im Kontext der Auseinandersetzung mit einer Sachfrage ist es sinnvoll, ausgewählte
Kern-Begriffe der arabischen Sprache exemplarisch zu analysieren. Dazu können mit
Hilfe der Lehrkraft zum Beispiel weitere Begriffe dieser Wortfamilie herangezogen
werden, um den gesamten Bedeutungsgehalt dieses Wortes zu erfassen. So kann
durch die Schülerinnen und Schüler erschlossen werden, dass der Koran in seiner ara-
bischen Form eine Vielzahl an Bedeutungen enthält, der man nicht mit einer Überset-
zung gerecht werden kann. Es müssen also verschiedene Übersetzungen herangezo-
gen werden, um die Vielfalt der Deutungsmöglichkeiten aufzuzeigen. Der Erkenntnis-
gewinn in der Auseinandersetzung mit diesem Fachwissen liegt darin, zu verstehen,
dass eine Interpretation des Korans eine Komplexität darstellt, der man nicht gerecht
wird, indem man einzelne Begriffe oder Verse kontextlos ohne Sprachanalyse verwen-
det, um zu theologischen Aussagen oder gar Urteilen zu gelangen.

Für das Weltwissen der Schülerinnen und Schüler ist also diese Erkenntnis erheblich,
denn sie werden einerseits alltäglich mit koranischen Begriffen und Aussagen kon-
frontiert, die aus der Mehrheitsgesellschaft an sie herangetragen werden und anderer-
seits folgen sie religionsbezogenen Angeboten auf den Social-Media-Kanälen, die sie
nutzen. Für den Dialog mit der Mehrheitsgesellschaft und um unterscheiden zu kön-
nen, inwieweit die religionsbezogenen Angebote fachlich seriös sind, benötigen sie
grundlegendes Wissen, wie theologische Aussagen aus dem Koran abgeleitet werden.
Exemplarisch soll dies am Begriff der „Scharia“ (sharīʿa) verdeutlicht werden, der im-

90

Seminar 3/2024



mer wieder im Sinne eines „islamischen Rechtssystems“ benutzt wird. Scharia bedeu-
tet jedoch in der wörtlichen Übersetzung, der Platz um einen Brunnenschacht, von dem
aus man zum Wasser gelangen kann, Wasser steht hier sinnbildlich für Lebensquelle
(Reidegeld 2008). Scharia ist also das, „was einem Muslim das Leben im Islam ermög-
licht. (…) es ist die Art zu leben, die Gott den Muslimen vorgezeichnet hat“ (ebd., 105).
Scharia umfasst also das Spenden an Bedürftige, die Pilgerfahrt, das höfliche Verhal-
ten gegenüber dem Nachbarn genauso wie das Gebet. Nur ein kleiner Teil der Scharia
behandelt das Strafrecht (und auch dieses ist in seinen historischen Kontext einzuord-
nen). Die exemplarische Auseinandersetzung mit einzelnen Begriffen ermöglicht den
Schülerinnen und Schülern also, den komplexen Sachverhalt der Deutungen sprach-
licher Ausdrucksformen im Koran und seinen Übersetzungen zu erfassen.

Die philosophische-weltanschauliche Perspektive setzt gesellschaftsbezogenes Wissen und
Religion miteinander in Beziehung. Dazu gehören Aspekte von Religion in der Ge-
schichte und Kultur einer Gesellschaft, aber auch die Herausforderungen, die entste-
hen, wenn religiöse und gesellschaftliche Anforderungen miteinander in den Dialog
treten müssen. Im Gegensatz zur Schülerschaft des christlichen Religionsunterrichts
erleben muslimische Schülerinnen und Schüler fast täglich Herausforderungen in
ihren Lebenswelten im Kontext einer religiösen Lebensweise, die sie zur Positionie-
rung zwingen. Das geschieht einerseits durch Zuschreibungen und Anfragen der sie
umgebenden Mehrheitsgesellschaft und andererseits durch ihre individuelle Entwick-
lung innerhalb eines individuellen (religiösen) Lebensentwurfes. Sie müssen sich mit
der Rolle ihres Glaubens im Prozess ihrer Identitätsbildung und Selbstfindung aus-
einandersetzen, und zwar in Referenz zu Gesellschaft(en) und Gemeinschaft(en), de-
nen sie begegnen. Das bedeutet, dass sie Erfahrungen machen aus denen sie hand-
lungsleitende Erkenntnisse ableiten.

Für die philosophische-weltanschauliche Perspektive werden islamisch-theologisches
Fachwissen und Fachwissen aus relevanten Nachbarwissenschaften miteinander in
Bewegung gebracht. Es geht darum, das Spannungsfeld individueller, religiöser und/
oder gesellschaftliche Normen als solches zu erkennen und zu reflektieren, um eine
aktive Partizipation an Gesellschaft zu ermöglichen. Exemplarisch seien an dieser
Stelle mögliche Erfahrungsfelder aus dem Kerncurriculum Niedersachsens für die Se-
kundarstufe II (2021, 24, 26) wiedergegeben:

• Muslime und Muslim-Sein in Deutschland; Einfluss der Medien für die muslimi-
sche Identität in Deutschland; Darstellung des Islam in den Medien; innerislami-
sche Diskurse; ethnische, religiöse und politische Prägungen; Formen des orga-
nisierten Islam (u. a. islamische Religionsgemeinschaften, Verbände, Vereine,
Moscheen), Neo-Salafismus;

• religionsverfassungsrechtliche Grundlagen; Formen der Partizipation; Plattfor-
men des gesellschaftlichen Diskurses (u. a. Islamkonferenz, Junge Islamkonfe-
renz, Aktionsbündnis muslimischer Frauen);

Relevanz und Verhältnis von Fachwissen und Weltwissen im Islamischen Religionsunterricht 91

Annett Abdel-Rahman

TH
EM

A



• Moschee als Gebetshaus, Moscheebau, Halal – Schlachtung, Friedhöfe, Kopf-
tuch, Schwimmunterricht, religiöse Pflichten in nichtmuslimischem Umfeld
(u. a. Freitagsgebet und Feiertage);

• Abgrenzung, Ausgrenzung (antimuslimischer Rassismus, Islamfeindlichkeit,
Diskriminierung, innermuslimische Ressentiments, Antijudaismus und Anti-
semitismus) und Teilhabe (Grundgesetz, Antidiskriminierungsgesetz);

• Perspektiven eines zukunftsfähigen organisierten Islam in Deutschland;
• Menschenbilder in Medien, Literatur, Sport; Vorstellungen vom Menschen in

den Naturwissenschaften, in Psychologie, Ökonomie, Philosophie, Pädagogik;
Evolutionstheorie; Genderforschung; Bilder von Mann und Frau in der Gesell-
schaft;

• Rollenerwartungen, Zuschreibungen und Anforderungen, Selbst- und Fremdbe-
stimmung;

• religiös relevante, gesellschaftliche Fragestellungen (u. a. pränatale Diagnostik,
Organspende, Sterbehilfe, Gentechnik, Ökologie, Tierschutz, Ernährung und
Genussmittel, Zinsverbot, Zakat, Ehe, Sexualität, Fair-trade, Reichtum und Ar-
mut, Generationengerechtigkeit).

Daraus ergeben sich viele Möglichkeiten für lebensnahe Anforderungssituationen, die
im Unterricht exemplarisch genutzt werden können. Religionsunterricht wird somit
konsequent auf die Lebenswelt bezogen. Diese Erfahrungsfelder zeigen aber auch die
Gefahr, den islamischen Religionsunterricht als „Problemlöse-Unterricht“ zu konzi-
pieren und dem möglichen Potential einer sinngebenden oder orientierenden Welt-
sicht durch Religion zu wenig Raum zu geben. Lehrkräfte stehen zudem vor der He-
rausforderung, den sich ständig wechselnden individuellen und gesellschaftlich
relevanten Fragestellungen passgenau gerecht zu werden.

4 Fachwissen und Weltwissen im islamischen
Religionsunterricht: Ein Beispiel

Gegenwärtig liegen noch keine Ergebnisse empirischer Studien über Unterrichtsprak-
tiken und Kommunikationssituationen im islamischen Religionsunterricht vor, die va-
lide Aussagen begründen würden, wie mit Fachwissen und Weltwissen im Unterricht
umgegangen wird bzw. in welchem Verhältnis sie stehen. Erste Ergebnisse aus den
Studien von Stein, Ceylan und Zimmer (2017), Tuna (2019), Kamcili-Yildiz (2021) und
Abdel-Rahman (2022) lassen bislang auf ein eher unterweisendes Verständnis von Re-
ligionsunterricht schließen. Diese Studien beziehen sich jedoch nicht auf die Beobach-
tung von Unterricht, sondern auf Interviews mit Lehrkräften und eine Analyse der
Curricula.

Deshalb wird im Folgenden anhand einer Unterrichtssequenz für den Jahrgang  9/10
(Abdel-Rahman et. al. 2018, 45–74) exemplarisch beschrieben, wie Fach- und Welt-

92

Seminar 3/2024



wissen im islamischen Religionsunterricht lernwirksam ineinandergreifen greifen
können. Die Unterrichtssequenz mit dem Thema „Ethische Konfliktfälle – Ungewollt
schwanger“ hat eine altersangemessene und vielschichtige Anforderungssituation als
Ausgangspunkt: Die Schülerinnen und Schüler werden mit der Notlage einer unge-
wollten Schwangerschaft zweier Jugendlicher, Elif und Ihab, in Form von Erfahrungs-
berichten konfrontiert. Beide sind verzweifelt und benötigen einen Rat, um mit dieser
Herausforderung umgehen zu können.

Um den beiden Jugendlichen eine angemessene und hilfreiche Antwort geben zu kön-
nen, ist es erforderlich, dass die Schülerinnen und Schüler im Verlauf der Unterrichts-
sequenz auf der einen Seite gezieltes Wissen erwerben und auf der anderen Seite eine
empathische Haltung für die Situation beider entwickeln. Thematisch sind verschie-
dene Schwerpunkte möglich, die in der Sequenz erarbeitet werden können:

• religiöse Norm und individuelles Handeln: Umgang mit Divergenzen in der Ge-
meinschaft/Hilfestellungen in Notsituationen;

• Beratungsangebote für ungewollt Schwangere;
• Unterstützungsangebote für junge Eltern;
• Frage nach der Verantwortung: die Rolle von Frauen/Müttern und Männern/

Vätern;
• Adoption, Babyklappe, anonyme Geburt;
• rechtliche Grundlagen zum Schwangerschaftsabbruch in Deutschland;
• Schwangerschaftsabbruch aus islamisch-theologischer Sicht;
• Positionen des Islams, des Christentums, des Judentums zum Schwanger-

schaftsabbruch;
• Auseinandersetzung mit der Frage: „Wann beginnt menschliches Leben?“.

Bereits der vorgeschlagene Einstieg in die Sequenz über eine typische „Hast du schon
gehört?“- Situation, in der sich Menschen über die ungewollte Schwangerschaft der
beiden Jugendlichen austauschen, öffnet den Raum für verschiedene Umgangsweisen
mit den beiden Protagonisten. Durch den religionsspezifischen Kontext, der unter an-
derem bedeutet, dass nach islamischem Verständnis Sexualität erst nach der Ehe-
schließung vollzogen werden sollte, kann damit gerechnet werden, dass auch diese
Perspektive, neben dem jungen Alter der beiden und ihrer Zukunftsplanung, (ab-)wer-
tend thematisiert wird. Vor diesem Hintergrund ist es wichtig, den Lernenden eine
Haltung zu vermitteln, die es ausschließt, jemanden bloßzustellen und sie auffordert,
stattdessen zu helfen. Der Fokus liegt also darauf, die Notsituation der beiden Jugend-
lichen herauszuarbeiten. Dafür wird mit Quellenmaterial gearbeitet, mit Texten zur
Überlieferung des Propheten Muhammad (Hadithe), wie exemplarisch der folgende
Text: „Muhammed hat gesagt: Der Muslim ist des Muslims Bruder. Ihn darf er weder
unterdrücken noch zugrunde gehen lassen. Wer seinem Bruder in der Not beisteht,
dem steht Allah in seiner eigenen Not bei. Und wer einem Muslim eine Sorge ab-
nimmt, dem nimmt Allah eine Sorge von den Sorgen am Tage der Auferstehung ab.

Relevanz und Verhältnis von Fachwissen und Weltwissen im Islamischen Religionsunterricht 93

Annett Abdel-Rahman

TH
EM

A



Und wer einen Muslim nicht bloßstellt, den stellt Allah nicht bloß am Tage der Auf-
erstehung.“ (Sahih al-Bukhari Nr. 2442).

Die Ebene der individuellen wie religionsgemeinschaftlichen Verantwortung für Not-
leidende wird als erster Schwerpunkt bearbeitet, um im weiteren Verlauf dann aus den
oben genannten Themenfeldern weitere Aufträge abzuleiten. Diese orientieren sich
daran, wie man beide Jugendlichen mit Wissen und Empathie darin unterstützen
kann, Entscheidungen zu treffen. Die Materialien der Sequenz umfassen Informatio-
nen über Beratungsmöglichkeiten, medizinische Eingriffe oder gesellschaftliche Hilfe-
leistungen. Darüber hinaus erhalten Schülerinnen und Schüler auch anhand fiktiver
Erfahrungsberichte aus dem Internet Einblicke in mögliche Gefühls- und Gedanken-
welten der Jugendlichen, um verschiedene Aspekte ihrer Notlage zu verdeutlichen.
Auch für die Frage, wie ein Schwangerschaftsabbruch aus theologischer Sicht (ver-
schiedener Religionen) bewertet wird, werden Materialien in der Sequenz angeboten.
Je nach zeitlichem Umfang können also auch die Perspektiven anderer Religionen
und Weltanschauungen thematisiert werden.

In der abschließenden Lernzielkontrolle werden die Schülerinnen und Schüler mit der
fiktiven Situation konfrontiert, beiden Jugendlichen ihren Standpunkt hinsichtlich
eines möglichen Schwangerschaftsabbruchs zu erläutern. Ausschlaggebend ist hierbei
die Fähigkeit, anhand religionsbezogener und gesellschaftlicher Argumente eine indi-
viduelle Positionierung vornehmen zu können.

Diese Unterrichtssequenz wurde seitens der Autorin in Zusammenarbeit mit anderen
Lehrkräften entwickelt. In ihrer Zeit als ausbildende Fachseminarleitung für islami-
sche Religion hatte sie die Möglichkeit, Stunden aus dieser Sequenz mehrere Male
sehen zu können und war beeindruckt von der hohen Bereitschaft der Schülerinnen
und Schüler, sich auf das Thema einzulassen sowie sehr differenzierte und reflektierte
Beiträge zu leisten.

5 Fazit

Fachwissen und Weltwissen sind im islamischen Religionsunterricht in einer stetigen,
Verschränkung zu sehen. Schülerinnen und Schüler benötigen islamisch-theologi-
sches Fachwissen, um ein Grundverständnis für den verantwortlichen Umgang mit
islamischen Quellen im Kontext ihrer lebensweltlichen Anforderungen zu entwickeln
und damit ihr Weltwissen zu erweitern, einzuordnen, zu verändern oder zu verwerfen.
Sie machen individuelle Erfahrungen und begegnen religiösen und ethischen Heraus-
forderungen in unterschiedlichen Handlungsfeldern wie Gesellschaft, Wissenschaft,
Politik usw., zu denen sie sich individuell und theologisch positionieren müssen oder
wollen. Dies geschieht im Dialog mit anderen Menschen und ist verbunden mit unter-
schiedlichen Vorstellungen von Werten, Normen und Lebensorientierungen, die sie
mit eigenen Fragen nach Gott (Allah) und ihrem Glauben persönlich und theologisch
reflektieren.

94

Seminar 3/2024



Literaturverzeichnis

Abdel-Rahman, A. (2022). Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht. Eine Analyse
ausgewählter Curricula als Beitrag zur Fachdidaktik des islamischen Religionsunterrichts. Ber-
lin: Peter Lang.

Abdel-Rahman, A. (2023). Islamischer Religionsunterricht. In: Götz, M.; Hartinger, A.; Heinzel, F.;
Kahlert, J.; Sandfuchs, U. (Hrsg.). Handbuch Grundschulpädagogik und Grundschuldidaktik.
Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt. 695–700 (im Erscheinen).

Abdel-Rahman, A.; Çağin, E.; Dehne, H.; Eickmann, J. (2018). Materialien für einen
kompetenzorientierten Unterricht in den Schuljahrgängen 9 und 10. Teil  1. Islamische Religion.

Hannover: Nieders. Kultusministerium.
Abdel-Rahman, A.; Ulfat, F. (2011–2017). Bismillah – Wir entdecken den Islam. Jahrgang  1/2, 3 und 4.

Braunschweig: Schrodel/Westermann.
Bauer, T. (2011). Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams. Berlin: Verlag der

Weltreligionen.
Baumert, J. (2002). Deutschland im internationalen Bildungsvergleich. In: Killius, N.; Kluge, J.;

Reisch, L. (Hrsg.). Die Zukunft der Bildung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 100–150.
Behr, H. H.; Kulaçatan, M. (2022). DİTİB Jugendstudie 2021. Lebensweltliche Einstellungen junger

Muslim:innen in Deutschland. Weinheim/Basel: Beltz.
Hessisches Kultusministerium. (Hrsg.) (o. J.). Bildungsstandards und Inhaltsfelder. Das neue Kern-

curriculum für Hessen Primarstufe, Islamische Religion, Ditib Hessen (sunnitisch).
Kaddor, L.; Behr, H. H.; Müller, R. (Hrsg.) (2008–2016). Schulbuch Saphir 5/6, 7/8, 9/10. München:

Kösel.
Kamcili-Yildiz, N. (2021). Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivität. Eine quantitative Studie

zu professionellen Kompetenzen von islamischen ReligionslehrerInnen. Münster: Waxmann.
Ministerium für Bildung Rheinland-Pfalz. (Hrsg.) (2020). Rahmenlehrplan Islamische Religion, Se-

kundarstufe I Modellprojekt.
Ministerium für Bildung und Kultur Saarland. (Hrsg.) (2015). Lehrplan Islamischer Religionsunter-

richt, Grundschule. Erprobungsphase.
Ministerium für Kultus, Jugend und Sport Baden-Württemberg. (Hrsg.) (2016). Bildungsplan Islami-

sche Religionslehre sunnitischer Prägung Sekundarstufe I.
Ministerium für Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen. (Hrsg.) (2014). Kern-

lehrplan für die Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen Islamischer Religionsunterricht.
Niedersächsisches Kultusministerium. (Hrsg.) (2021). Kerncurriculum für das Gymnasium – gymna-

siale Oberstufe, die Gesamtschule – gymnasiale Oberstufe, das Berufliche Gymnasium, das Kol-
leg Islamische Religion. Hannover.

Niedersächsisches Kultusministerium. (Hrsg.) (2014). Kerncurriculum für die Schulformen des Se-
kundarbereichs I, Islamische Religion. Hannover.

Reidegeld, A. A. (2008). Handbuch Islam. Die Glaubens- und Rechtslehre der Muslime. Kandern im
Schwarzwald: Spohr Verlag.

Selmani, L. (2017). Sprache und Offenbarung. Zur Rolle des Arabischen im Islam. In: Lasch, A.; Lie-
bert, W.-A. (Hrsg.). Handbuch Sprache und Religion. Bd. 18. Ber-lin/Boston: Walter de Gryter
GmbH. 109–153.

Shakir, A. (2015). Schulbuch Islamstunde. Wien: Veritas
Stein, M.; Ceylan, R.; Zimmer, V. (2017). Einstellungen zum Islamischen Religionsunterricht von

muslimischen ReligionslehrerInnen und LehramtsanwärterInnen in Deutschland. In: Hikma 8,
48–63.

Tufan-Destanoglu, T. S. (2019). Muslimische Bildungs- und Erziehungsvorstellungen. Die Erwartun-
gen muslimischer Eltern und islamischer Religionslehrkräfte an den islamischen Religions-
unterricht in Niedersachsen und Nordrhein-Westfalen. In: Hikma 10, 26–48

Relevanz und Verhältnis von Fachwissen und Weltwissen im Islamischen Religionsunterricht 95

Annett Abdel-Rahman

TH
EM

A



Tuna, M. (2019). Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung. Münster:
Waxmann.

Ucar, B.; Lubig-Fohsel, E.; Solgun-Kaps, G.; Erkan, S. (2009–2013). Mein Islambuch. Jahrgang  1–4.
Augsburg: Oldenbourg.

Autorin

Annett Abdel-Rahman
 
Dr., Juniorprofessur für Fachdidaktik des islamischen Religions-
unterrichts am Institut für Islamische Theologie Uni Osnabrück;
Schwerpunkte: Kompetenzorientierung, bildungstheorethische
Grundlagen, Verhältnis Lernort Schule – Lernort Moschee, Unter-
richtsforschung
 
E-Mail: annett.abdelrahman@uni-osnabrueck.de

96

Seminar 3/2024

mailto:annett.abdelrahman@uni-osnabrueck.de

