Die politische Verantwortung des Einzelnen aus

protestantischer Perspektive

I. Wie Staat und Kirche auf politische
Subjektivitat bauen

»Der freiheitliche Rechtsstaat lebt von Vorausset-
zungen, die er selbst nicht garantieren kann.“! Zur
Beschreibung der politischen Aufgabe von Christin-
nen und Christen beziehen sich leitende Geistliche
und Kirchen héufig auf dieses sog. ,,Bockenfoérde-
Paradox®.

Das Bockenférde-Paradox stammt von dem
Freiburger Rechtsphilosophen und zeitweili-
gen Bundesverfassungsrichter Ernst-Wolfgang
Bockenforde. Er wollte mit dieser Formulierung
darauf aufmerksam machen, dass der freiheit-
lich-demokratische Staatfiir sein Funktionieren
sozialmoralische Ressourcen bendétigt, die nur
zivilgesellschaftlich zu mobilisieren sind, weil
er sie um der Freiheit willen nicht erzwingen
kann. Fiir Bockenforde stellt insbesondere der
christliche Glaube eine solche Ressource dar.

Die kirchliche Bildungsarbeit unterstiitzt den
christlichen Glauben dabei, den Staat des Grund-
gesetzes ,als Angebot und Aufgabe“? zu verstehen.
Grundlage dafiiristdas gemeinsame Menschenbild,
das Glaube und demokratische Politik voraussetzen.
So stellt eine Denkschrift der EKD fest:

LFur Christen ist es wichtig zu erkennen, daf die
Grundgedanken, aus denen heraus ein demokra-
tischer Staat seinen Auftrag wahrnimmt, eine Ndhe
zum christlichen Menschenbild aufweisen. Nur eine
demokratische Verfassung kann heute der Men-
schenwiirde entsprechen. Das ist bei aller Unsicher-
heit in der Auslegung von Verfassungsprinzipien
und bei allem Streit um deren Gestaltung festzuhal-
ten. Auch die Demokratieistkeine ,christliche Staats-
form*. Aber die positive Beziehung von Christen zum
demokratischen Staat des Grundgesetzes ist mehr
als &uBerlicher Natur; sie hat zu tun mit den theolo-
gischen und ethischen Uberzeugungen des christ-
lichen Glaubens.”?

Aus dem Zitat geht hervor, dass der Begriff der
Menschenwiirde eine Schlisselfunktion tiber-
nimmt, weil in ihm die unterschiedlichen gedank-
lichen Faden ineinanderlaufen. Grundlegend ist
die Feststellung einer Konvergenz zwischen der
biblischen Anthropologie, ndmlich der rechtferti-

forum erwachsenenbildung 3/14

gungstheologisch interpre-
tierten Gottebenbildlichkeit,
und dem durch das Grund-
gesetz vorausgesetzten Ver-
stdndnis des Menschen, das
in Art. 1 und dem durch ihn
eingeleiteten Katalog der
Grundrechte entfaltet wird.
Aus der Achtung der Wir-
de des Menschen folgt die
»~Anerkennung der Freiheit
und Gleichheit®, aus denen
das ,,Gebot der politischen und sozialen Gerechtig-
keit“ abgeleitet wird. Die Aufgabe des Staates wird
darin gesehen, in der ,nicht-erlésten®, ,fehlsamen® -
lutherisch gesprochen: ,stindigen“ — Welt fir Ord-
nung zu sorgen. Weil der Staat aber selbst der
gleichen Fehlbarkeit unterliegt, wird nicht nur die
strikte Begrenzung der staatlichen Macht an der
unantastbaren Menschenwiirde und den aus ihr
folgenden Grundrechten festgestellt, sondern die
Menschenwiirde und ihre Entfaltung werden so-
gar zum MaBstab, an dem sich politische Vernunft
und politisches Handeln zu orientieren haben. Im
Blick auf die deutsche Teilung wird zwar festgehal-
ten, dass man auch in totalitdren Staaten Christ sein
kann, doch anhand der Menschenwiirde und den
daraus abgeleiteten Grundrechten kann aus christ-
licher Sicht zwischen den Staatsformen kritisch un-
terschieden werden. SchlieBSlich begriindetdie Men-
schenwirde die politische Partizipation, zu der die
Christen aufgerufen sind.

Im Mittelpunkt steht hier der Begriff der Verant-
wortung. Die von Gott geforderte Mitwirkung an
den Staatsaufgaben wird als Konkretisierung der
reformatorischen Berufsethik dargelegt und die-
se zielt auf die gesellschaftliche Einbindung der
Christinnen und Christen, weist ihnen den Ort zu,
wo das jesuanische Gebot der Ndchstenliebe umzu-
setzen ist.* Die Mitwirkung am politischen Gesche-
hen gilt als besondere Berufsaufgabe fiir jede Chris-
tinund jeden Christen. Diese Pflicht beginnt mit der
Wahrnehmung des aktiven Wahlrechtes und reicht
bis zur Ubernahme von politischen Mandaten und
Amtern, nicht nur in der Administration und Regie-
rung, sondern auch in der parlamentarischen Op-
position. Der demokratische Staat griindet auf der
Verantwortung der Biirger. Die Verfahren der politi-
schen Willensbildung, Rechts- und Sozialstaat, ent-
falten dies. In diesem Zusammenhang werden die

Prof. Dr. Arnulf von Scheliha

lehrt Systematische
Theologie an der
Universitat Osnabriick.
Er veroffentlichte 2013
die umfassende
historische und syste-
matische Darstellung

. Protestantische

Ethik des Politischen™.

1 Bockenforde, E.-W.
(1967): Die Entstehung
des Staates als Vor-
gang der Sékularisa-
tion. In: Schrey, H.-H.
(Hrsg.) (1981): Sdkula-
risierung. Darmstadt,
S.87.Vgl. allerdings
kritisch dazu: Kre83, H.
(2011): Ethik der Rechts-
ordnung. Stuttgart,
S.24-30.

2 So heiBtesim Unter-
titel der ,Demokratie-
Denkschrift* der EKD
ausdem Jahre 1985.
(Vgl. EKD (1985):
Evangelische Kirche
und freiheitliche
Demokratie. Der Staat
des Grundgesetzes als
Angebot und Aufgabe.
In: Die Denkschriften
der EKD (hrsg.von

der Kirchenkanzleider
EKD), Bd. 2/4,
Hannover.

* Ebd., S.19.

4 ,Nach evangelischem
Verstandnis gehort
die politische Existenz
des Christen zu seinem
weltlichen Beruf.
Christliche Biirger sind
deswegen hier nach
ihrer Berufserfiillung
gefragt. Im Beruf
kommen nach evange-
lischem Verstandnis
seit Luther eine welt-
liche Aufgabe und die
Verantwortung vor
Gottzusammen. Der
weltliche Beruf kann



dem Christen nicht
gleichgiiltig sein, weil
er etwa mit seinem
Glauben nichts zu tun
hatte. Auch im welt-
lichen Beruf sind wir
von Gottbeansprucht.
Denn eristein Ort, an
dem die Nachstenliebe
gelibt werden soll,
diedanach fragt, was
dem Néchsten und der
Gemeinschaft dient
und niitzt. Der Ruf zur
Nachstenliebe fordert
also sehr niichtern
auch die Bereitschaft
zur Ubernahme
politischer Verant-
wortung. Im Gehorsam
gegen Gottes
Gebotund in der Frei-
heit des Glaubens

soll der Christim Beruf
nichtnach dem
besonderen Ansehen
der Christen suchen,
sondern sich bereitfin-
den, Verantwortung zu
ubernehmen, wo dies
vonihm erwartet wird.
In diesem Sinne ent-
hélt die Demokratie die
Aufforderung zu einer
Erneuerung und einer
Erweiterung des Be-
rufsverstandnisses
aufallen Ebenen des
politischen Gemein-
wesens.“ (Ebd., S. 28.)

5 ,Ein demokratischer
Staat braucht eine ihm
entsprechende demo-
kratiebewuBte Gesell-
schaft, die sich Grund-
entscheidungen der
Demokratie zu eigen
machtund ausihnen
lebt.” (Ebd., S. 35.)

Rolle der politischen Parteien, die Verfahren, die
politische Offentlichkeit unter Einschluss des politi-
schen Journalismus und der gesellschaftliche Plura-
lismus positiv gewiirdigt.® Vor diesem Hintergrund
weist sich die evangelische Kirche in Deutschland
selbst eine politische Aufgabe zu: Indem sie die ethi-
sche Seite des Glaubens betont und die Protestanten
zur Wahrnehmung ihrer politischen Mitverantwor-
tung ermutigt, stiitzt und starkt sie die sittliche Sub-
stanz des Gemeinwesens, die fiir das Funktionieren
der freiheitlichen Demokratie notwendig ist.

Il. Vielfalt, Biss und Erwachsenenbildung
statt Obrigkeitsdenken

Die allgemeine Uberzeugungskraft des Bécken-
forde-Paradoxes zeigt sich daran, dass es gegenwar-
tig auch von Vertretern islamischer Verbdnde und
von fiihrenden islamischen Religionsgelehrten in
Deutschland angeeignet und mit einem Bekenntnis
zu der im Begriff der Menschenwiirde gebiindelten
Anthropologie des Grundgesetzes verbunden wird.
Dieser Aneignung entspricht wiederum das aktuel-
le religionspolitische Handeln der staatlichen Ins-
tanzen: MitgroBem Aufwand fihrt man den islami-
schen Religionsunterricht als ordentliches Lehrfach
an offentlichen Schulen ein und etabliert zur aka-
demischen Ausbildung der Religionslehrerinnen
und Religionslehrer Institute fiir islamische Theo-
logieanden Universitdten. Man erwartet, dassdurch
die universitdre und schulische Bildung Muslimas
und Muslime in Deutschland eine dhnlichereligitse
Einstellung zum demokratischen Rechtsstaat aus-
bilden, wie dies gegenwaértig fiir evangelische und
katholische Christen gilt.

Hinter diesen integrationspolitischen Bemiithun-
gen steht die Einsicht, dass die Religion von Haus
aus unpolitisch oder gar gegen den demokratischen
Rechtsstaat gerichtet ist. Mit Verweis auf die auto-
ritdr gefithrtenislamistischen Staaten wird derletzt-
genannte Aspektnicht selten im Modus des Vorwur-
fesgegendenIslamvorgebracht. Um diesen Vorwurf
zu untermauern, braucht man allerdings gar nicht
auf den Islam zu verweisen, denn es sind die christ-
lichen Kirchen selbst gewesen, die tiber Jahrhunder-
tehinweg, im Anschlussan R613,1-5, den unbeding-
ten Gehorsam gegentiber der von Gott eingesetzten
Obrigkeit als die einzige politische Pflicht von Chris-
tinnen und Christen gepredigt bzw. partizipati-
ve Staatsformen strikt abgelehnt haben. Fur lange

Zeit bestand die politische Bildung fiir evangelische
Christinnen und Christen ausschlieBlich in der An-
erkennung der legitimen Obrigkeit, in der Vereh-
rung der regierenden Fursten und im gehorsamen
Befolgenihrer Politik. Der Hinweis auf das Verhalten
protestantischer Prediger beim Ausbruch des Ersten
Weltkriegesvor100]Jahren magals Beispiel geniigen.
In den protestantisch geprégten USA wiederum, zu
deren Griindungsgeschichte die urspriingliche Ver-
bindung von religi6ser Einstellung und demokrati-
scher Gestaltung des Staates gehort, verhdlt sich das
religiose Bekenntnis zur ,Democracy® bisweilen so
innig, dass das damit verkniipfte Missionsstreben
gelegentlich auch vor dem Waffengang nicht Halt
macht.

Der Glaube kann sich in der Tat mit sehr unter-
schiedlichen politischen Systemen verbinden. Der
Investiturstreit, das landesherrliche Kirchenregi-
ment, ,Thron und Altar®, ,Kirche im Sozialismus*,
~,Christengemeinde und Biirgergemeinde“ - diese
Formeln stehen fiir sehr verschiedene Konstellatio-
nenvon Glaube und Politik. Entsprechend divers ver-
liefen die Bildungsprozesse, in denen sich die Glau-
benden auf die politische Situation einstellten. Die
modernen Demokratien sind sehr komplexe, im Ein-
zelnen sehr unterschiedlich geprégte Staatsformen,
und entsprechend vielschichtig und chancenreich
sind die Aufgaben fir politische Erwachsenenbil-
dung. Man erinnere sich: Evangelische Christinnen
und Christen haben mehr als 60 Jahre bendétigt, um
ein positives Verhédltnis zum demokratischen Rechts-
staat zu finden, und am Ende war es keine Offenba-
rung, sondern die Erfahrung der Erfolgsgeschichte
desGrundgesetzes, diesie iiberzeugte. Daskirchliche
Lernergebnis ist die ,Demokratie-Denkschrift* von
1985 und Ausdruck der Lernge-
schichte sind das politische En-
gagement vieler Christen in al-
len demokratischen Parteien
der Bundesrepublik Deutsch-
land und die Denkschriften,
mit denen die EKD wesentliche
Beitrdge zur demokratischen
Kultur der Bundesrepublik
Deutschland und zur politi- =
schen Bildung leistet. In ihren
Denkschriften zu den politischen und gesellschaft-
lichen Themen der Gegenwart rufen die Kirchen
die sittlichen Grundlagen des Politischen in Erinne-
rung und artikulieren die Interessen der Menschen,




denen es schwerfillt, in der politischen Offentlich-
keit Aufmerksamkeit zu finden. Sie geben bei kom-
plexen und grundlegenden politischen Sachfragen
eine Hilfestellung zur eigenen Meinungsbildung,
indem sie jene Sachfragen — unter Beteiligung fach-
licher und fachpolitischer Expertise — in den Denk-
schriften, Orientierungshilfen und Handreichungen
aufdieethischen Grundeinsichten des Christentums
hin durchsichtig machen.

Indes: Das Bekenntnis zum demokratischen Staat
schlieBtdieEinsichtein, dassseitensderKirche keine
politischen Anspriiche auf Steuerung der Gesamtge-
sellschaft erhoben werden kénnen. Dieser Verzicht
félltdenKirchennichtleicht,damaninder Tradition
der Barmer Theologischen Erkldrung oftein prophe-
tisches Wéachteramt der Kirche im Gegeniber zum
Staat reklamiert. In einem demokratischen Staat
aber ist ein solches Wéachteramt kaum begriindbar
und auch theologisch widerspricht es der reforma-
torischen Kirchenidee, die ein Lehramt nicht kennt.
Daher sollten die Kirchen bei ihren politischen Stel-
lungnahmen jeden Anschein einer Klerikalisierung
ihrer politischen AuBerungen ebenso vermeiden
wie sie es verhindern miissen, dass die kirchlich arti-
kulierten Positionen zugunsten parteipolitischer
Opportunitdten instrumentalisiert werden.

Die Kirchen kénnen die Aufgaben
politischer Meinungsbildung den Einzelnen
nicht abnehmen. Diese sind es, die
die konkrete politische Option zu vertreten
und zu verantworten haben.

Nach protestantischem Verstdndnis konnen die
Kirchen weder fiir alle Mitglieder der evangelischen
Kirchen noch fiir den Protestantismus insgesamt
sprechen. Allerdings wird diese Selbstbegrenzung
nicht immer durchgehalten, und in ihren jingsten
Stellungnahmen orientiert die EKD sich sehr eng an
tagespolitischen Optionen. So decken sich wesent-
liche Aussagen der Orientierungshilfe zur Ehe- und
Familienpolitik ,Zwischen Autonomie und Ange-
wiesenheit” von 2013 mit dem Parteiprogramm von
Biindnis90/Die Griinen, wahrend die 6kumenische
Initiative ,Gemeinsame Verantwortung fiir eine ge-
rechte Gesellschaft” von 2014 stark sozialdemokra-
tisch ausgerichtet ist. Beiden Dokumenten fehlt ein
spezifisch theologisches Profil, das allein es ermdg-
lichen wiirde, dem 6ffentlichen Diskurs Giber die be-
treffenden Sachfragen neue Impulse beizusteuern.

forum erwachsenenbildung 3/14

Man sieht an diesen Beispielen, dass viele politi-
sche Beitrage von leitenden Geistlichen die klassi-
sche Obrigkeitsorientierung des deutschen Protes-
tantismus fortschreiben und politisches Handeln
vor allem als staatliches Handeln verstehen. Diese
Vorstellung wird aber weder einem Mehr-Ebenen-
Staat noch einer Individualitat des evangelischen
Glaubenslebens gerecht. Das politische Handeln von
Christinnen und Christen hat sich individualisiert,
vielfach vom gemeindlichen Leben und den kirch-
lichen Vorgaben emanzipiert und ist nicht mehr
in erster Linie auf den Staat fokussiert. Es ist vor al-
lem der o6ffentliche Raum der Zivilgesellschaft, wo
Christinnen und Christen Verantwortung fiir ande-
re iibernehmen - auch in politischer Hinsicht. Im ei-
genen zivilgesellschaftlichen Umfeld kann sich der
Einzelne nach bestem Gewissen, Wissen und Kompe-
tenzen in die politischen Koordinations- und Steue-
rungsprozesse einbringen und sich mitSachverstand
ander Aushandlungvon verniinftigen Lésungen be-
teiligen, die nach eigener Einschitzung den Interes-
sen moglichst vieler Menschen gerecht werden. Der
Staat stellt dafiir die Rahmenbedingungen bereit,
dieihrerseits politisch gestaltet werden miissen.

Angesichts dessen ist es kurzschliissig, politische
Verantwortung aufdie aktive Mitwirkung an der Ge-
staltung staatlicher Struktur zu beschrénken. Eben-
so greift es zu kurz, bei der Suche nach politischen
Losungen fir soziale Probleme Einstimmigkeit un-
ter evangelischen Christinnen und Christen erwar-
ten oder herstellen zu wollen. Das gebildete politi-
sche Bewusstsein kann mit politischen Differenzen
zivilisiert umgehen und die konkurrierende politi-
sche Option als Ausdruck gemeinsam vor Gott emp-
fundener Verantwortung verstehen.

lll. Fazit: Auszugehen ist von der evangelischen
Basis und individuellen Verantwortung

Firdieindividuelle undsituationsgerechte Wahr-
nehmung politischer Verantwortungindensozialen
Lebenswelten ist der evangelische Glaube besonders
pradestiniert, weil er schon immer die Bedeutung
des Einzelnen und seiner Berufspflichten betont
hat. Gleiches gilt fiir ein basisnahes Verstdndnis
von Kirche. Denn die Kirchengemeinde ist recht-
lich selbststdandig und kann sich in eigener Verant-
wortung im Dorf oder im Stadtteil engagieren, mit
anderen zivilgesellschaftlichen Akteuren kooperie-
ren oder mit der Offentlichen Hand Public-private-



Partnershipseingehen.
Gleiches gilt fir die
regional- und landes-
kirchlichen Struktu-
ren. Da der Protestan-
tismuszugleich flexible
und selbst organisier-
te Sozialformen aner-
kennt, koénnen auch
freie  Vereine (wie
z.B. Trégervereine fur
kirchliche Schulen
oder Krankenhd&user)
in diesem Sinne eigen-
stdndig tatig werden und politische oder gesell-
schaftliche Verantwortung tibernehmen. Gerade die
basisnahe Organisationsform des Protestantismus
pradestiniertihnviel eheralsden zentralistisch den-
kendenrémischenKatholizismuszur Mitwirkungan
deliberativer und kooperativer Politik, die in der Ge-
genwartvorherrscht. Der Staat und seine Rechtsord-
nung stellt dafiir den normativen Rahmen zur Ver-
fiigung, der fiir einen Interessenausgleich auch auf

lokalerundregionaler Ebene genutztwird, der sekto-
ralaufden einzelnen Politikfeldern und sequenziell,
was die zeitliche Abarbeitung der politischen Proble-
me angeht, ausgefiillt werden kann.

Aus der Perspektive des evangelischen Glaubens
ist also mit Blick auf das Verstdndnis des Politischen
vor holistischen Begriffen und iberzogenen Erwar-
tungen an das Politische zu warnen. Es ist die Auf-
gabe der politischen Erwachsenenbildung, gleich-
zeitig zum Engagement einzuladen, zum Aufbau
eines nuchternen und sachlichen Verstdndnisses
des politischen Systems zu animieren und Verstand-
nis zu wecken fiir die manchmal recht mithsamen
Verfahren, ohne die es in der Demokratie nicht geht.
Aber sie lohnen sich: Denn ein besseres, der Men-
schenwiirde angemesseneres politisches System
wurde bisher noch nicht gefunden.



