Macht, Gewalt und Bildung

Ruth Poser

Eine Frage der Lesart — Gewalt in biblischen Texten

,Die erbarmungslose alttestamentarische Bestra-
fungsfresse, diese Nazifresse, die immer bestrafen
muss“ — so charakterisiert der Autor Andreas Alt-
mann in der Sendung ,Anne Will“ vom 4. April 2012
seinen Vater. Die Psychoanalytikerin Angelika Kall-
was, die ebenfalls an der Talk-Runde teilnimmt, greift
dies wie folgt auf: ,Er hatte einen Vater, der aber im
Grunde genommen die sadistischen Ziige hatte, die
der alttestamentarische Gott [...] hatte. Es war ein ra-
chender, sadistischer Gott, der alttestamentarische.“"

Hier geht es um massive kindliche Gewalterfah-
rungen, die, so scheint es, vonseiten des Téters religi-
0s aufgeladen und legitimiert wurden. Das Benennen
solcher Erfahrungen ist nicht nur fiir die Betroffenen,
sondern auch gesamtgesellschaftlich von herausra-
gender Bedeutung. Nur auf diesem Wege ist - wenn
tUberhaupt - Heilwerden moglich, nur auf diesem
Wege 6ffnet sich Raum fiir die Auseinandersetzung
mit Gewalt und fiir praventive Mafsnahmen gegen sie.

Im Rahmen der Talk-Sendung bleibt das Gesagte je-
doch auch als Aussage iiber den Gott der Bibel einfach
stehen. Hierin spiegeln sich weitverbreitete (Vor-)Ur-
teile wider: Die Gottheit des Alten Testaments sei
eine gewaltvoll strafende, richtende, rdchende, die
mit der liebenden Gottheit des Neuen Testaments,
wie Jesus sie offenbart habe, nicht zusammenzubrin-
gen sei. Dass Gott auch im Neuen Testament mitun-

forum erwachsenenbildung 3/12

ter ,gewaltverstrickt erscheint, bleibt dabei genau-
so unberiicksichtigt wie der Umstand, dass das Alte
Testament, die Hebréische Bibel, im Judentum wie im
Christentum als heilige Schrift gilt und dass theolo-
gisch unhintergehbar feststeht, dass beide Testamen-
te von einer Gottheit erzédhlen. Doch lauert hier ein
weiterer, noch pauschalerer Vorwurf: dass ndmlich
die monotheistischen (auf die Verehrung nur einer
Gottheit bezogenen) Religionen gleichsam wesens-
mafig zur Gewalt tendierten.

Im Unterschied zu diesen (Vor-)Urteilen vertrete
ich die These, dass biblische Texte, die verschiedens-
te Formen von Gewalt (oft furchtbar konkret) ins Bild
setzen und die mit der ,Gewaltverstricktheit“ der bib-
lischen Gottheit ringen, nicht als Legitimation (kinf-
tiger) Gewalt, sondern als Moglichkeit der konstrukti-
ven Beschéaftigung mit erlittener und der Abwendung
kiinftiger Gewalt zu lesen sind. Dies méchte ich im
Folgenden anhand von drei Textbereichen des Al-
ten Testaments zeigen. Am Anfang sollen jedoch ein
Uberblick iiber die Vieldimensionalitit von Gewalt in
biblischen Texten (vgl. Kegler 2004) und grundlegen-
de hermeneutische Bemerkungen stehen.

1. Die Bibel: Omnipréasenz erzdhlter Gewalt

Und die Erde verdarb vor dem Angesicht Gottes, indem
Gewalt die Erde erfiillte. (1 Mose 6,11 [BigS])

1 Vgl. http://daserste.
ndr.de/annewill3399.
html (letzter Zugriff am
13.7.2012). Die Sendung
stand unter dem The-
ma: ,Alle auf Sinnsuche
- hat die Kirche noch
Antworten?“



Dr. Ruth Poser ist
wissenschaftliche Mit-

arbeiterin am Fach-
bereich Evangelische
Theologie der Univer-
sitat Marburg.
Stresemannstr. 31
35037 Marburg
ruth.poser@gmzx.de

Macht, Gewalt und Bildung

Immer wieder erzahlt die Bibel sowohl von Gewalt-
taten als Menschheitsphanomenen (vgl. z. B. die Flut-
erziahlung in 1 Mose 6-9) als auch von Gewalttaten
Einzelner (vgl. z. B. die Vergewaltigung Dinas durch
Sichem in 1 Mose 34). Die Gewalt der in Israel Herr-
schenden wird benannt und legitimiert (vgl. z. B.
2 Sam 22,34-43), von prophetischer Seite jedoch auch
vehement kritisiert, wo sie zur Klassenspaltung und
zur Verelendung von Teilen des Volkes beitragt (vgl.
z. B. Am 2,7; Mi 3,2f). Immer wieder zielt die prophe-
tische Kritik auch auf die strukturelle Gewalt von Im-
perien (vgl. z. B. Jes 14 [Assyrien/Babylonien)]).

Erzahlt werden auch religios begriindete Gewalt-
taten, die mit dem ,Eifer fiir Gott“ bzw. dessen Aus-
schliefZlichkeitsanspruch gerechtfertigt werden (vgl.
z. B. 4 Mose 25; 1 KOn 18). Sie miissen als Formen des
religiosen Fanatismus eingeordnet werden, auch
wenn es fiir das Erzdhlte, etwa die kriegerische Ein-
nahme Kanaans durch die IsraelitInnen (vgl. z. B. Jos
1-12), historisch keine Anhaltspunkte gibt.

Auch in den biblischen Gottesbildern finden sich
gewalttitige Ziige. Die Gottheit Israels kampft mit
den Chaosmaéchten, damitihre gute Schépfung Raum
gewinnt und Bestand hat (vgl. Ps 74; 89; Ijob 40). Auch
tritt sie als Krieger und Kriegsherr in Erscheinung, der
anstelle seines Volkes Israel die es bedrohenden Fein-
de besiegt (vgl. z. B. Ex 14-15; Jes 7). Vor allem die zen-
trale Exoduserzahlung (Ex 1-15) macht dabei deutlich,
dass Gottes Gewalt auf die Befreiung einer bedrohten
und unterdriickten Minderheit zielt. Auch dort, wo in
den (Klage-)Psalmen Gottes gewalt(tédt)iges oder ra-
chendes Einschreiten erfleht wird, geht es zumeist
um seine Parteinahme fiir die Armen und um die Auf-
richtung gerechter Verhéaltnisse (vgl. z. B. Ps 9; 10).

Innerbiblisch gibt es —nicht erst im Neuen, sondern
bereits im Alten Testament — eine Entwicklung hin
zur zunehmenden Kritik an Krieg und Gewalt, die in
Texten gipfelt, die von einer Vernichtung der Waffen
durch Gott sprechen (Jes 2; Mi 4; Ez 39,9-20). In Ps 46,10
(BigS) heifst es: ,,Gott setzt den Kriegen ein Ende, iiber-
all auf der Erde, zerbricht den Bogen, zerschldgt den
Speer, verbrennt die Streitwagen im Feuer.“ Das Han-
deln des - kollektiv gedachten — Gottesknechts, der
das Recht Gottes in die Welt hinausbringt, ist durch
Gewaltfreiheit gekennzeichnet (vgl. Jes 42,1-4).

Wie alle biblischen Texte sind auch die ,Gewalt-
texte“ keine unmittelbaren Widerspiegelungen ge-
schichtlicher Realitat; vielmehr wird in den Texten
Wirklichkeit erzahlt, verdichtet und theologisch - an-
gesichts Gottes — gedeutet. Das heifdt nun nicht, dass
sie mit realen Gewalterfahrungen nichts zu tun hat-
ten. Im Gegenteil - das tatsdchliche Erleben, (kollek-

tiv) Opfer von Gewalt geworden zu sein, hat immer
wieder (heilige) Schrift aus sich herausgesetzt. Diese
Perspektive ist flir die Interpretation der Texte — und
biblische Texte sind prinzipiell interpretationsbe-
diirftig! - unbedingt zu berticksichtigen. Diejenigen,
deren Stimmen die biblischen Schriften aufbewah-
ren, waren nicht in der Lage, imperiale Macht aus-
zuiliben, sondern waren, als nationale Grofde(n) be-
trachtet, immer wieder ,Spielball“ der Weltmaéchte.
Gleichzeitig nimmt ein Grofdteil der Texte die Pers-
pektive der sozial und politisch Benachteiligten auf
und ernst, sei es unter Bezugnahme auf frithere oder
gegenwairtige (Gewalt-)Verhéltnisse oder im Entwurf
einer (idealen) Zukunft im gerechten Shalom Gottes.
So verstanden, steht nicht die Legitimation, sondern
die Uberwindung von Gewaltverh&ltnissen im Zent-
rum auch der ,krassesten” biblischen ,Gewalttexte“.

2. Die Psalmen - Sprach- und Sprech-Raume fiir
Gewaltleidende

Gott der Vergeltung, ADONA]J,

Gott der Vergeltung, erstrahle!

Erhebe dich, der du die Erde richtest!

Wende gegen die Stolzen, was sie vollbrachten!

Wie lange noch diirfen Gewalttdtige, ADONAJ,

wie lange noch diirfen Gewalttdtige auftrumpfen |[...]?

(Ps 94,1-3 [BigS])

Das biblische Psalmenbuch besteht aus 150 Gebe-
ten, Liedern und Gedichten, die in ganz unterschied-
lichen Zusammenhingen entstanden sind. Die Texte
erzdhlen von Leid, Hoffnung und Freude, von Gottes
Erbarmen und Gottes Gerechtigkeit, von Gottes gu-
ter Schépfung und der Geschichte des Volkes Israel
- und sind so offen, dass unterschiedliche Menschen
in unterschiedlichen Lebenszusammenhangen sich
in ihnen aufgehoben fiihlen kénnen. Dass die Psal-
men, die Bestandteil fast jeden Gottesdienstes sind,
voll von (Sprach-)Gewalt sind, ist indes nur wenigen
bekannt. Dies hangt damit zusammen, dass christ-
liche Theologie dieses Phanomen lange ausgeblen-
det hat. Ein Blick auf die Auswahl von Psalmtexten
im Evangelischen Gesangbuch macht dies deutlich:
Sogenannte Rachepsalmen, die Gottes (gewaltférmi-
ges) Eingreifen gegen tiberméachtige Gewalttater erfle-
hen (z. B. Ps 58; 94; 109), wurden erst gar nicht aufge-
nommen, anderen Psalmen wurden Feindklagen und
Vergeltungswiinsche kurzerhand abgeschnitten (z. B.
Ps 6,11; 31,18f.24; 91,8; 139,19-22). Doch ganz allmah-
lich findet hier ein Umdenken statt. Denn exegetische
Untersuchungen machen deutlich, dass es dort, wo
Gottes rachendes Eingreifen erfleht wird, nicht um
ein affektgeladenes Tun, sondern um Ahndung eines
Schadens im Bereich des Rechts geht, dass hier gera-

forum erwachsenenbildung 3/12




de nicht resignierend nach Gewalt ohne Ende, son-
dern sehnstichtig und verzweifelt nach dem Ende der
Gewalt geschrien wird. Und in Auseinandersetzung
mit (sozial-)psychologischen Erkenntnissen wird
(be-)greifbar, dass Auflerungen von Rache und Ver-
geltung ein Mittel sein konnen, erlittene Verletzun-
gen (vielleicht erstmals) in Sprache zu fassen und da-
durch an einer Bewaltigung zu arbeiten, die nicht auf
erwiderte Gewalt hinauslaufen muss (vgl. Bail 2006).
Die Sprachrdume der Psalmen, in denen Opfer von
Terror und Schrecken Worte fiir ihren Protest finden,
konnen zur Deeskalation beitragen: Die Rache wird
ja gerade nicht selbst vollzogen, sondern Gott wird
gedrangt, Tater und Taterinnen zur Verantwortung
zu ziehen und - endlich - Gerechtigkeit aufzurich-
ten. Grundsatzlich festgehalten ist dieser Gedanke in
dem Gotteswort Dtn 32,35: ,,Die Rache ist mein, ich
will vergelten zur Zeit, da ihr Fuf? gleitet“ - ein Satz,
der von Paulus geradezu zur ethischen Maxime er-
hoben wird: ,Racht euch nicht selbst, meine Lieben,
sondern gebt Raum dem Zorn Gottes; denn es steht
geschrieben: Die Rache ist mein; ich will vergelten,
spricht der Herr“ (Rom 12,19; vgl. Kegler 2004, S. 248.)
Gerade solche Texte, die um den ungeheuer schwer
zu fassenden Zusammenhang von Gottes- und Ge-
walterfahrungen ringen, stellen eine besondere theo-
logische Herausforderung dar. Sie kénnen helfen, die
Rede vom ,lieben Gott“ (der dann doch nichts tut) als
zynisch und unbiblisch zu durchschauen.

3. Tamar (2 Sam 13): Die gewaltsame Aus-
I6schung einer Frau wird textlich festgehalten

[...] Als nun sein [Amnons, R.P.] Diener sie nach drauf3en
fiihrte und die Tiir hinter ihr zuschloss, tat Tamar Staub auf
ihren Kopf, zerriss das langdrmelige Kleid, das sie trug, leg-
te die Hand auf ihren Kopf und ging, laut schreiend. Da sag-
te ihr Bruder Abschalom zu ihr: War dein Bruder Amnon
bei dir? Nun, meine Schwester, sei still! Er ist ja dein Bruder.
Nimm dir die Sache nicht so zu Herzen!‘ Und es blieb/wohnte
Tamar — und war schreckenserstarrt — (im) Haus ihres Bru-
ders Abschalom. (2 Sam 13,18-20 [BigS mit geringfiigi-
gen Anderungen))

Unmittelbar nach der gewaltvollen Verfehlung des
Konigs David gegen Batseba und Uria in 2 Sam 11-
12 erzahlt das Zweite Samuelbuch von der Vergewal-
tigung der David-Tochter Tamar durch ihren Halb-
bruder und Thronerben Amnon (2 Sam 13,1-22). Die
Schilderung der Tat und der Tatfolgen (vgl. das obi-
ge Zitat) zeigt unmissverstdndlich an, dass Tamar
durch das gewalttdtige (Nicht-)Handeln ihrer méann-
lichen Verwandten, die nichts anderes im Kopf haben
als die Thronnachfolge, zerstort wird. Die Vergewal-
tigungssituation selbst ist flir Tamar eine Situation
totaler Ohnmacht, in der Kampf oder Flucht nicht

forum erwachsenenbildung 3/12

Macht, Gewalt und B

dung

moglich sind: ,Er iberwaltigte sie, vergewaltigte sie
und schlief mit ihr* heifdt es in Vi4. Nachdem Ta-
mar dem Gewalttdter und dem Ort der Gewalttat ent-
kommen ist, treten die normalen Reaktionen auf das
Konfrontiertsein mit intrusiver Gewalt, mit akuter
Todesangst und -ndhe an die Oberflache. In Tamars
Handlungen ist der Versuch zu erkennen, die erlitte-
ne Gewalt sichtbar und bezeugbar und hieriiber bear-
beitbar zu machen. Doch die Uberlebensimpulse Ta-
mars werden durch ihren Bruder Abschalom zunichte
gemacht. Mit dem fragwiirdigen Verweis auf die ver-
wandtschaftlichen Beziehungen befiehlt er Tamar,
still zu sein und das Geschehene ,zu verdrangen®.
Auch David ist der Schutz des Thronfolgers Amnon -
und damit die Stabilitat der eigenen Macht - wichtiger
als das Leben seiner Tochter. Als er von der Gewalttat
hort, wird er ,,sehr zornig“ (V21) - und schweigt und
tut nichts. ,Nur die Erzahler/innen durchbrechen das
Tamar verordnete und von den Médnnern eingehalte-
ne Stillschweigen. Sie erzahlen Tamars Geschichte.”
(Butting 2009, S. 46)

Von besonderer Bedeutung ist dabei das Wort
sschreckenserstarrt — Ubersetzung fur das hebréi-
sche Wort schamam - in V2o (die Ubersetzung der Lu-
therbibel mit ,einsam* ist zu schwach). Mit diesem
Wort wird zum einen Tamars traumatische Sprach-
losigkeit benannt. Tamar vermag nicht(s) mehr zu er-
zdhlen, sie verschwindet als lebendig Tote im Haus
ihres Bruders, verschwindet auch aus dem biblischen
Text, ohne noch einmal Erwahnung zu finden, doch
eben dies - ihr Schweigen und das Verschweigen des
von ihr Erlittenen - wird nicht verschwiegen, sondern
in der biblischen Erzdhlung dauerhaft festgehalten.
Gleichzeitig bedeutet der so bezeichnete Zustand,
aus (allen) tragenden und schiitzenden sozialen Be-
ziehungen herauszufallen bzw. diese gar nicht erst
eingehen zu konnen. Die Vergewaltigung verdammt
eine junge Frau wie Tamar zu Ehe- und Kinderlosig-
keit. Dies hangt wohl primér damit zusammen, dass
eine ,geschédndete Jungfrau® in einer patriarchalen
Gesellschaft wie der des alten Israel als fiir einen Ehe-
mann ,nicht zumutbar® galt (vgl. hierzu 2 Sam 13,12f).
Gleichzeitig konnte sich hierin auch das Erfahrungs-
wissen darum niedergeschlagen haben, dass das Er-
leiden sexueller Gewalt in die tiefste Isolation fiihren
und die Moglichkeit, (nahe) Beziehungen einzugehen,
dauerhaft zerstéren kann. Des Weiteren hat das Wort
schamam auch einen topografischen Aspekt, der da-
riber zum Tragen kommt, dass der Begriff die Meta-
phorisierung von Frauen als Orte mit einspielt. Denn
weitaus haufiger als das Schreckensstarrwerden von
Menschen beschreibt das Wort in der Hebradischen Bi-
bel die Verwiistung von Stddten und Landschaften,
die in den Texten immer wieder als weibliche Gréf2en
ins Bild gesetzt werden. So ist im ,Kaputtgehen“ Ta-




Macht, Gewalt und Bildung

mars das ,Kaputtgehen“ des kollektiven Korpers Isra-
el prasent. Diejenigen, die so erzdhlen, deuten damit
kritisch auf den Ausgang der Geschichte des Konig-
tums in Israel hin: ,Unter der politischen Fiihrung der
Ménner aus dem Hause Davids und ihrer vorrangi-
gen Sorge um die eigene Macht gehen die Frauen und
Ménner Israels einer Katastrophe entgegen.“ (Butting
2009, S. 47)

4. Das Ezechielbuch (Hesekielbuch) als Raum
der Auseinandersetzung mit erlittener Kriegs-
gewalt

So spricht DER LEBENDIGE, mdchtig iiber allen: Klatsche
in die Hdnde, stampfe mit dem Fuf$ auf und sprich: ,Ach!“,
weil das Haus Israel zutiefst verachtet hat, was heilig ist.
Durch Schwert, Hunger und Seuche wird es fallen. Die in der
Ferne werden durch die Seuche umkommen, die in der Nihe
werden durch das Schwert fallen, und die iibrig bleiben und
belagert werden, sterben an Hunger. So werde ich meinen
glithenden Zorn an ihnen auslassen! (Ez 6,11f [BigS])

Das - vermutlich im babylonischen Exil entstan-
dene - Ezechielbuch erzdhlt von Ereignissen aus den
Jahren 594 bis 572 v. Chr. Ezechiel ist bereits 597 v. Chr.,
als Jerusalem zum ersten Mal von den Babyloniern
belagert wurde, zusammen mit insgesamt 10.000
Kriegsgefangenen nach Babylonien verschleppt wor-
den (Ez 1,1-3; vgl. 2 K6n 24). Inmitten der Deportierten
wird er von Gott zum Propheten fir das ,Haus Isra-
el“ bestimmt und soll ihm mitteilen, was Gott vorhat:
Gott will das Ende Uber die ,stindige“ Hauptstadt Jeru-
salem kommen lassen, ja, malt dieses Ende in immer
gewalttdtigeren (Sprach-)Bildern wieder und wieder
aus. Erst als Ezechiel die Nachricht von der endgtlti-
gen Zerstorung Jerusalems erreicht (Ez 33,21f), wird
der Ton heilvoller: Den Deportierten wird die Riick-
kehr ins Land Israel verheifden, wo sie in einem ewi-
gen Bund mit Israels Gott in Frieden leben werden (Ez
34-48). Doch auch in diesem letzten Buchteil brechen
die grausigen Bilder von Krieg und Zerstérung noch
mehrfach auf (vgl. Ez 35; 38-39).

Vieles am Ezechielbuch ist zutiefst befremdend:
Ezechiel wird von Gott als Prophet zum ,Haus Isra-
el“ gesandt — und gleichzeitig festgebunden und zum
Verstummen gebracht (vgl. Ez 3,25-27). In bizarren
Zeichenhandlungen, zu denen ein 39o0-tdgiges Lie-
gen auf der linken Korperseite (vgl. Ez 4,4-8) und das
Scheren von Kopf- und Barthaaren mit einem ,schar-
fen Schwert“ (vgl. Ez 5,1f) gehdren, hat er den Bela-
gerungskrieg um Jerusalem unter Nebukadnezar am
eigenen Leibe abzubilden. Befremdlich und mitunter
unaushaltbar mutet auch die ungeheure Gewaltfiille
der Ezechielerzdhlung an, als deren Gipfel die Kapitel
16 und 23 betrachtet werden konnen. In ihnen insze-
niert sich JHWH als Gewalttater an der als Hure ge-
zeichneten Stadt Jerusalem, wobei er die Nationen zu
Mittédtern seines zerstorerischen Handelns an seiner
,Stadtfrau“ macht.

Im Laufe der Auslegungsgeschichte hat man die-
se und weitere Merkwiirdigkeiten immer wieder als
Hinweis auf eine psychische Erkrankung des histo-
rischen Propheten und Buchautors Ezechiel gelesen.
In den letzten Jahren wurde ihm mehrfach die Di-
agnose Posttraumatische Belastungsstérung attestiert.

Die Rede von Trauma und Traumatisierung ist fir
das Verstehen des Ezechielbuchs sehr hilfreich. Wir
wissen heute, dass Gewaltereignisse wie diejenigen,
die im Hintergrund des Ezechielbuchs stehen, Bela-
gerungskrieg und Zwangsumsiedlungen, bei einem
Grofteil der Uberlebenden zu Trauma-Symptomen
fihren. Ezechiel und die Menschen, von denen das
Ezechielbuch erzihlt, sind Uberlebende. Uberleben-
de sind vermutlich auch diejenigen, die das Ezechi-
elbuch erzdhlen und fiir die es erzdhlt wird. Die vom
Belagerungskrieg Betroffenen waren zunédchst mit
Hungersnot, Seuchen und der permanenten Angst
vor dem Einbrechen der feindlichen Soldaten kon-
frontiert. Wenn es den Angreifern gelang, die Stadt-
mauer zu durchbrechen und in die Stadt einzu-
dringen, erlebten sie das ,Schlagen des Schwerts",
Kriegsgrduel, Folter, Vergewaltigung, Plinderung
und Brandschatzung - am eigenen Leibe oder als Au-
genzeuglnnen. Wer schliefdlich als Kriegsgefangene/r
deportiert wurde, hatte einen morderischen Gewalt-
marsch iber Hunderte von Kilometern zu bewalti-
gen, erfuhr das Dahinsiechen und Sterben von Mit-
deportierten, die Zerschlagung von Familien und
war schliefdlich zu einem Leben in volliger Fremde
gezwungen, in der Regel ohne Hoffnung auf Rick-
kehr. Dabei kamen nicht nur die unmittelbar an den
Kampfhandlungen Beteiligten, sondern alle Bewoh-
nerlnnen, Frauen und Méanner, alte Menschen und
kleine Kinder, mit vollig tUberfordernder, trauma-
tisierender Gewalt in Beriihrung (vgl. Poser 2012,

S. 158-2438).
forum erwachsenenbildung 3/12




Vor diesem Hintergrund ldsst sich das Ezechiel-
buch als fiktionale Erzéhlung einer traumatisierten
Gemeinschaft von nach Babylonien Deportierten
und deren Nachkommen begreifen. Als Trauma- oder
Uberlebensliteratur hilt es einerseits erlittenes Un-
heil fest und stellt andererseits einen literarischen
Raum fiir die Auseinandersetzung mit diesen Schre-
ckenserfahrungen bereit.

Nahezu die gesamte Symptomsprache des indivi-
duellen Traumas ist im Ezechielbuch prasent. Uber
die Ich-Erzdhlfigur Ezechiel wird das individuelle
Trauma fiir das kollektive Trauma des Hauses Isra-
el transparent. Der Prophet verkorpert das Schicksal
Israels mit Haut und Haaren, wird zum exemplari-
schen Uberlebenden und eréffnet den Rezipientlnnen
dadurch die Méglichkeit, sich als Teil eines traumati-
sierten Kollektivs zu begreifen.

Theologische Trauma-Literatur ist das Ezechielbuch
insofern, als es einen narrativen Raum eréffnet, in
dem menschliche und gottliche Gewalt und deren
Folgen angesichts Gottes zur Sprache kommen und
bearbeitet werden konnen. Dabei spielt die Vorstel-
lung vom Schuldigsein des ,Hauses Israel“ und vom
Tater-Sein Gottes eine wesentliche Rolle: Die Schuld-
ibernahme - so problematisch sie ist — ermdglicht
dem ohnmachtigen Israel neue Selbsttatigkeit und
Selbstwirksamkeit: Orientiert es sich zukiinftig an
der gottlichen Weisung, kann es dazu beitragen, dass
eine vergleichbare Katastrophe nie wieder einbricht.
Gottes Tater-Sein entzieht die Schreckensereignis-
se menschlicher Willkiir und weltlicher Kontingenz
- vor allem aber halt es die Wirkmachtigkeit Gottes
fest. Die Schuldiibernahme des Gottesvolkes, die Gott
in die Rolle des Téters ,zwingt*, ermdglicht letztlich,
dass die Gottheit Israels die Katastrophe des Exils
Uberlebt. Dieses Denkmodell wird jedoch nicht ver-
absolutiert, sondern etwa dadurch korrigiert, dass
Gott selbst als traumatisiert erscheint. Sein Trauma
des Verlassenseins zeichnet ihn als zutiefst mensch-
liche Gottheit, die gerade aufgrund ihrer Abgriindig-
keit die menschlichen Abgriinde zu umfassen ver-
mag (vgl. Poser 2012, S. 639-686).

Das Ezechielbuch muss also keineswegs als Ge-
walt legitimierende oder gar verherrlichende, son-
dern kann als Literatur gelesen werden, die die
schwere und dunkle Thematik der Traumatisierung
differenziert aufgreift - und die darin vielféltige An-
satze bietet fiir die kirchlich-theologische Ausein-
andersetzung mit dem Thema ,Trauma“ und fir die
Arbeit mit Menschen, die schwere Gewalt erfahren
haben.

forum erwachsenenbildung 3/12

Macht, Gewalt und Bildung

5. Vier zusammenfassende Thesen

1. In den biblischen Uberlieferungen werden ,indi-
viduelle, kollektive, strukturelle und auch psychi-
sche Formen der Gewalt theologisch reflektiert®,
wodurch eine ,hohe Differenziertheit im Umgang
mit dem Gewaltbegriff zum Ausdruck kommt
(Kegler 2004, S. 250). Dies widerrét allen allzu einli-
nigen Aussagen liber das Verhéltnis von Altem Tes-
tament/Bibel/Religion und Gewalt - und ermutigt
zum Ansehen von Gewalt und deren Folgen - da-
mals wie heute.

2. Wo, wie in den Psalmen, vom Zorn oder von der Ra-
che Gottes die Rede ist, ja, diese auf den Plan geru-
fen und vehement eingeklagt werden, kann Raum
entstehen flir einen heilsamen Umgang mit Gewal-
terfahrungen.

3. In Erzahlungen wie der von der Vergewaltigung
Tamars bezeugt die Bibel nicht nur (individuelle)
Gewalterfahrungen, die im Verlauf der Geschichte
immer wieder Frauen getroffen haben. Sie macht
darin zugleich deutlich, dass und wie die Nicht-Be-
schaftigung mit und das Verschweigen von Gewalt
und Machtmissbrauch ganze Gesellschaften ,ver-
wisten“ kann.

4. Das prophetische Ezechielbuch lédsst sich begrei-

fen als trauma-literarische Antwort auf die Kriegs-
ereignisse, die Juda und Jerusalem zu Beginn des
6. Jhs. v. Chr. getroffen haben. Dass Gott in diesem
Buch derart ,gewaltverstrickt“ gezeichnet wird, ist
eine Folge der traumatischen Katastrophe, die die
Massivitdt der erlittenen Kriegsgewalt ansatzwei-
se erahnen lasst. In dieser Darstellung liegt eine
grofde Chance fiir uns heute — die der tief gehen-
den Auseinandersetzung mit menschengemachter
Gewalt, die von der Hoffnung auf die Uberwindung
der Gewalt in Gott selbst getragen ist.

Literatur

Bail, Ulrike: Art. nakam (hebr.) — rdchen, vergelten, ahnden.
In: BigS (s. u.), S. 1821 f.

Bail, Ulrike u. a. (Hrsg.): Bibel in gerechter Sprache. Giitersloh
42011 (BigS).

Baumann, Gerlinde: Gottesbilder der Gewalt im Alten Testa-
ment verstehen. Darmstadt 2006.

Butting, Klara u. a. (Hrsg.): Die Bibel erzihlt ... 2. Samuel. Mit
Beitrdgen aus Judentum - Christentum - Islam - Literatur
- Kunst. Wittingen 2009.

Kegler, Jiirgen: Gewaltverherrlichung und Gewaltkritik im
Alten Testament. In: Criisemann, Frank u. a. (Hrsg.): Dem
Tod nicht glauben (FS Luise Schottroff). Giitersloh 2004,
S. 233-250 (vgl. auch: http:/www.ekiba.de/download/Ge-
walt_und_Gewaltpraevention_Stutgart-15-11-10.pdf).

Poser, Ruth: Das Ezechielbuch als Trauma-Literatur, VT.S 154.
Leiden u. a. 2012.



