
ArbeitsfelderEEB

6 forum erwachsenenbildung 2/12

Religiöse Bildung

Zur Missionarischen Bildungsinitiative 
Ein Zwischenruf!

Die Idee der 
„Missionarischen 
Bildungsinitiative“ 
entstand in der 
letzten Phase der 
Amtszeit des ehe-
maligen Ratsvor-
sitzenden der EKD 
Wolfgang Huber. 
Diesem war sehr 
daran gelegen, die 

evangelikalen Ränder der Kirche und ihre 
facettenreichen Vertreter stärker in die 
Volkskirche einzubinden.

2007 wurden die ersten Informationen 
über eine Kampagne, die Glaubenskurse 
in jede Gemeinde Deutschlands bringen 
sollte und den Namen „Missionarische 
Bildungsinitiative“ trug, bekannt. Die Ver-
antwortlichen für den Reformprozess Kir-
che der Freiheit in der EKD und das Amt 
für Missionarische Dienste (AMD) in Ber-
lin stellten das Projekt vor. Die Deut-
sche Evangelische Arbeitsgemeinschaft 
Erwachsenenbildung (DEAE) bot ihnen 
sehr bald an, diese Initiative auf dem Hin-
tergrund ihrer langjährigen Erfahrungen 
mit vielen Formaten Religiöser Bildung 
mit zu entwickeln und zu gestalten. Denn 
das Anliegen, Gemeinden zu attraktiven 
und zeitgemäßen Angeboten religiöser 
Bildung zu ermutigen, wurde auch von ihr 
als sehr wichtig erachtet. 

Eine Zusammenarbeit auf Augenhöhe  
war aber nicht gewünscht. Der Rat der 

EKD beauftragte das Amt für Missiona-
rische Dienste in Berlin, die Kampagne 
zu steuern. Finanziell ermöglicht wur-
de das Projekt durch eine Großspende 
des Unternehmers Deichmann aus Essen 
(650.000 €), der seinerseits in einer frei-
kirchlichen Gemeinde bei Essen engagiert 
ist. Die EKD stockte den Etat durch weite-
re 650.000 € auf.

Inzwischen ist einiges passiert: Im 
AMD in Berlin nahm ein Projektbüro die 
Arbeit auf. Der Ordner, in dem die Kam-
pagne in neun von ihr ausgewählten 
Glaubenskursen vorgestellt wird, wur-
de 2011 an alle Gemeinden Deutschlands 
verschickt.1 Die meisten der dort aufge-
nommenen Kurse stammen aus der mis-
sionarisch geprägten Glaubenskursarbeit. 
Ein Theologiekurs2 („Zwischen Himmel 
und Erde“) stammt aus der Erwachse-
nenbildung in Baden und Württemberg. 
In den meisten Landeskirchen wurden 
Steuerungsgruppen gebildet, die dabei 
sind, die eigene Klientel für das Projekt zu 
gewinnen. In einigen Landeskirchen wer-
den deutlich mehr Glaubenskurse durch-
geführt als vorher, in anderen fruchtet die 
Kampagne bislang noch kaum.

Deutlich ist aber schon jetzt:

• Das Format der Glaubenskurse erreicht 
vor allem die Milieus, die wir in der 
Kirche eh schon am besten erreichen, 
nämlich das Milieu der Traditionsver-
wurzelten und Konservativen, sowie 
mit etwas Geschick auch Teile der bür-
gerlichen Mitte. 

• Das Format wird von Menschen, die mit 
der Kirche sehr verbunden sind, zum 
Teil gern angenommen, da es zur wei-
teren Vertiefung des eigenen Glaubens 
beiträgt.

• Die überspannten Erwartungen an ei-
nen neuen missionarischen Aufbruch 
durch flächendeckende Glaubenskur-
se in Deutschland haben sich deutlich 

1 Erwachsen glauben – Missionarische Bil-
dungsangebote, hrsg. von der Arbeitsgemein-
schaft Missionarische Dienste (AMD). Gütersloh 
2011. Der Ordner ist erhältlich beim Projektbüro 
„Erwachsen glauben“ in Berlin (projektbuero@
kurse-zum-glauben.org).
2 Zwischen Himmel und Erde. Themen der 
Theologie erleben und bedenken. Ein evangeli-
scher Theologiekurs, hrsg. von der Landesstel-
le für Ev. Erwachsenenbildung in Baden und der 
Landesstelle für Ev. Erwachsenen- und Fami-
lienbildung in Württemberg. Gütersloh 2003.

relativiert. Dies hört man in vielen Ge-
sprächen quer durch die Landeskir-
chen. Denn die modernen Milieus un-
serer Gesellschaft sind weitgehend 
resistent gegen das Format „Kurse im 
Gemeindehaus unter Leitung des Pfar-
rers/der Pfarrerin“. Gleichzeitig sind es 
genau diese Milieus, in denen Kirche 
immer weniger Verbündete findet.

• Nichtsdestotrotz darf davon ausgegan-
gen werden, dass es spätestens 2013 
Evaluationsergebnisse geben wird, die 
den Erfolg der Kampagne belegen wer-
den. Dies braucht die Initiative schon 
allein deswegen, um weitere Gelder für 
Nachfolgeprojekte zu erhalten. Die wis-
senschaftliche Begleitung und damit 
auch die Evaluation des Projektes hat 
das Institut zur Erforschung von Evan-
gelisation und Gemeindeentwicklung 
(IEEG) an der Universität Greifswald un-
ter Leitung von Professor Dr. Michael 
Herbst übernommen. Herbst ist seiner-
seits Herausgeber des Glaubenskurses 
EMMAUS, der in der Kampagne mit be-
worben wird. Er steht der Theologie der 
missionarisch geprägten Kurse, die in 
dem Ordner überwiegen, sehr nah.

Einschätzung

Auf dem Hintergrund meiner über 
10-jährigen Tätigkeit in der Evangeli-
schen Erwachsenenbildung und vielfälti-
ger Erfahrungen in der Religiösen Bildung 
(auch in Gemeinden) sowie als Sprecherin 
der Fachgruppe für Religiöse und Theo-
logische Bildung der Deutschen Evangeli-
schen Arbeitsgemeinschaft Erwachsenen-
bildung (DEAE) erlaube ich mir folgende 
vorläufige Einschätzung:3

1. Die Grundidee, in Gemeinden und Kir-
chenkreisen mehr Angebote Religiöser 
Bildung zu etablieren, kann ohne Ab-
striche unterstützt werden.

2. Theologische Kurse im Gemeindehaus 
sind aber nur eine Möglichkeit unter 
vielen anderen. Dieses Format spricht 
fast nur die Milieus an, in denen Kir-
che eh sehr gut verankert ist. Trotzdem 
kann es gute Gründe geben, genau die-
ser Klientel ein glaubensvertiefendes/
theologisches Angebot zu machen.

3 Vgl. dazu auch Antje Rösener: Standards für 
eine Bildung, die dem Menschen dient und der 
Kirche gut zu Gesicht steht. In: Johannes Zim-
mermann (Hrsg.): Darf Bildung missionarisch 
sein? Neukirchen 2011, S. 132–149.

Antje Rösener

Arbeitsfelder der DEAE

• Theologische Bildung
• Religiöse Bildung
• Familienbildung
• Lebensformen
• Bildung im Alter
• Generationen
• Gender
• Kultur
• Kreativität
• Interkulturalität
• Zivilgesellschaft
• Professionelle Praxis



Arbeitsfelder EEB

7forum erwachsenenbildung 2/12

3. Für kirchliche Bildungsangebote und 
auch Glaubenskurse sollten aber auch 
die Qualitätsstandards4 eingehalten 
werden, die heute in der Bildungsland-
schaft gang und gäbe sind:
a) Die Kurse sollten theologisch dem 

Stand der theologischen Forschung 
entsprechen. In den klassisch mis-
sionarischen Kursen wie z. B. Alpha-
Kurs, EMMAUS, Stufen des Lebens 
oder SPUR 8 sucht man die Ergebnis-
se des jüdisch-christlichen Dialogs, 
der sozialgeschichtlichen Bibelausle-
gung oder auch interreligiöse sowie 
genderbewusste Aspekte der theolo-
gischen Forschung der letzten 50 Jah-
re vergeblich.

b) Den Kursen sollte eine subjektori-
entierte, partizipative Didaktik5 zu-
grunde liegen, die die Teilnehmen-
den nicht für missionarische Zwecke 
instrumentalisiert und ihnen jeder-
zeit die Chance lässt, sich von For-
men und Inhalten zu distanzie-
ren. (So gehört es zum Beispiel zum 
methodischen Repertoire des Al-
pha-Kurses, vom Gespräch über den 
Glauben direkt dazu überzugehen, 
Gebetsgemeinschaften zu bilden und 
durchzuführen. Hier brauchen Teil-
nehmende sehr viel Mut, sich aus-
zuklinken. Meistens schaffen sie das 
nicht beim ersten Mal, sondern mei-
den solche Angebote in der Folge und 
berichten später an anderer Stelle, 
wie viel Druck ihnen eine solche ver-

4 Die Idee von Qualitätsstandards für das mis-
sionarische Handeln der Kirche stammt von 
Professor Hauschildt, mit dem Ziel, dieses Han-
deln transparenter und anschlussfähiger zu 
machen. Vgl. dazu: Eberhard Hauschildt: Mis-
sion und Werbung – eine Bisoziation. In: Theol. 
Literaturzeitung, 134 (2009), S. 1289–1302.
Die Ev. Erwachsenenbildung ist vonseiten ihrer 
öffentlichen Geldgeber seit Jahren verpflichtet, 
Qualitätsmanagement zu betreiben und ihre 
Standards offenzulegen und sich damit den im 
öffentlichen Bildungshandeln geltenden Maß-
stäben zu stellen.
5 Prof. Dr. Dr. Nipkow hat 2011 in einem Fest-
vortrag in Dortmund noch einmal darauf hin-
gewiesen, wie wichtig es sei, dass die Kir-
che sich in ihrem Bildungshandeln nicht unter 
dem in unserer Gesellschaft üblichen (und ste-
tig steigenden) Bildungsniveau bewegt. Vgl. 
Karl Ernst Nipkow: Lebensbegleitung, Verstän-
digung und Mündigkeit. In: Evangelische Er-
wachsenenbildung im Strom der Zeit, hrsg. 
vom Evangelischen Erwachsenenbildungswerk 
Westfalen und Lippe e. V., S. 16–31 (abrufbar un-
ter www.ebwwest.de).

einnahmende „Didaktik“ gemacht 
hat.) 

c) Die Kurse sollten inhaltlich und me-
thodisch der Pluralität von Frömmig-
keiten und Theologien Rechnung tra-
gen. Es gibt schon in der Bibel nicht 
nur ein Evangelium, sondern vier. Es 
gibt nicht nur eine richtige Interpre-
tation eines Bibeltextes, es gibt nicht 
nur eine Weise, sein eigenes Christ-
sein zu verstehen. Kurse, die Men-
schen auf diese Pluralität nicht vor-
bereiten, tun weder den Menschen 
noch der Kirche einen Gefallen: Denn 
früher oder später sind alle mit die-
ser Pluralität konfrontiert und müs-
sen Entscheidungen begründen und 
vertreten können. Pluralitätskompe-
tenz gehört zu den wichtigsten Fä-
higkeiten der Moderne. Einfache und 
eindeutige Lösungen erweisen sich 
allzu leicht als fundamentalistische 
Scheinlösungen. Und wenn es mög-
lich ist, den Religionsunterricht in der 
Grundschule nach den Standards mo-
derner Pädagogik mit Blick auf die 
Pluralität von Meinungen und Glau-
bensweisen auszurichten, dann sollte 
dies auch für Erwachsene (selbst für 
solche mit niedrigem Bildungsniveau) 
möglich sein.

4. Will man aber darüber hinaus mehr 
Menschen (und vor allem auch die aus 
den modernen Milieus) auf religiö-
se Fragen hin ansprechen, muss man 
die Angebotsformate deutlich erwei-
tern: Filmgottesdienste und Filmaben-
de, Biblisch Kochen, Salongespräche, 
Meditationsangebote, geführte Pilger-
wanderungen, Bibliodrama-Angebote, 
Frauenmahle, Vater-Kind-Wochen- 
enden, Auszeiten in Klöstern, Exkursio-
nen zu Kirchen, Moscheen, Synagogen, 
Diskussionen zu aktuellen Themen, 
Tauffeste und Taufvorbereitungsaben-
de, Ausstellungen, (interreligiöse)  
Lesungen an besonderen Orten, Kir-
chenführungen mit allen Sinnen – die 
Palette ist groß.

Es ist nicht leicht, Erwachsene in ihrer 
knapp bemessenen Freizeit für  religiöse 
Themen zu gewinnen. Es ist noch schwe-
rer, das Interesse von Erwachsenen aus 
den modernen Milieus mit nur loser 
Anbindung an Kirche für solche Angebo-
te überhaupt zu wecken. Hier bieten sich 
für Gemeinden Kooperationen mit kreis-
kirchlichen und landeskirchlichen Bil-

dungsreferaten, mit Volks- und Fach-
hochschulen, (Stadt-)Akademien, Museen, 
Initiativen und Vereinen an, damit nicht 
neue Überforderungen entstehen.  

Last but not least 

In einer so ausdifferenzierten Gesell-
schaft wie der unsrigen können die Kir-
chen mit einem theologisch und pädago-
gisch so eng vermessenen Angebot wie 
den Glaubenskursen nicht erfolgreich 
„missionarisch“ tätig werden. Das wusste 
man – auch im Rat der EKD – lange bevor 
die „Missionarische Bildungsinitiative“ 
gestartet wurde. Aber wenn die ganzen 
Mühen und die jetzt eintretende Ernüch-
terung dazu verhelfen, das zu erkennen 
und von nun an die Unterschiedlichkeit 
der kirchlichen Akteure und ihre jeweili-
gen Stärken zu würdigen, zu fördern und 
in Anspruch zu nehmen – dann wären 
wir am Ende doch ein gutes Stück voran-
gekommen.  
Mancher Umweg lohnt eben doch.

 

Antje Rösener, Theol. Studienleiterin im Ev. Er-
wachsenenbildungswerk Westfalen und Lippe 
e. V., Mitglied im Vorstand der DEAE, Spreche-
rin der Fachgruppe für Religiöse und Theologi-
sche Bildung
antje.roesener@ebwwest.de

Zivilgesellschaft

Wer steuert?  
Reformationshistorische Bemerkungen 
zur Krise des europäischen  
Integrationsprojektes

Seit 2008 befin-
den wir uns in  
der „Reformati-
onsdekade“, die 
mit dem 500-jäh-
rigen Jubiläum 
zum „Thesenan-
schlag“ 1517 in 
Wittenberg abge-
schlossen werden  
wird. Die Dekade 

hat eine thematische Agenda, in der für 
das Jahr 2010 das Thema Bildung in Ver-
bindung mit Melanchthons 450. Todes-
tag behandelt wurde; „Freiheit“ wurde im 
vergangenen Jahr traktiert und für das 
laufende Jahr ist „Musik“ zu machen. Für 
die beiden kommenden Jahre werden die 

Andreas Seiverth



ArbeitsfelderEEB

8 forum erwachsenenbildung 2/12

Themen der Dekade politisch, wenn es 
um die Themen „Toleranz“ und „Politik“ 
gehen soll. Die von der EKD ausgerufene 
Reformationsdekade ist der begrüßens-
werte Impuls, dem „deutschen Protes-
tantismus“ erkennbares Profil und eine 
vernehmbare Stimme zu geben. Sie ver-
folgt jedoch mit der Setzung des Bezugs-
datums zugleich eine unverkennba-
re Steuerungsabsicht der historischen 
Selbst interpretation der Evangelischen 
Kirche. So unbestreitbar die „Wittenber-
ger Thesen“ und ihre Verbreitung den 
„reformatorischen Prozess“ initiierten, 
beschleunigten und ihm einen intellek-
tuellen Horizont vermittelten, den die 
historisch vorausgehenden Reformbe-
wegungen in dieser Form nicht kann-
ten, so fragwürdig ist es, darin so etwas 
wie einen „Ursprung“ sehen zu wollen 
und das Jahrzehnt nach 1517 mit seinen 
Entscheidungsjahren 1520/21 (Luthers drei 
Reformationsschriften und Wormser 
Verhör) und 1525/26 (Bauernkrieg und 
Steuerung der „reformatorischen Verän-
derungen“ durch die weltlichen Obrig-
keiten) nicht als historischen Interpreta-
tionsrahmen für die intendierte aktuelle 
Selbstdeutung „des Protestantismus“ zu 
wählen. 

In einer bildungstheoretischen Pers-
pektive geht es mit der hier angedeute-
ten Kritik an der „Wittenberg-fixierten“ 
Reformationsdekade primär nicht nur 
um Erinnerungspolitik und damit um die 
fragwürdige Formierung unserer intellek-
tuellen und politischen Aufmerksamkeit. 
Die Lernchance, die in einer Rückbesin-
nung auf die historische Reformations-
dekade nach 1517 liegt, bestünde darin, 
im Horizont unserer gegenwärtigen Kri-
senerfahrungen des europäischen Inte-
grationsprojektes die zentrale Frage 
der Entscheidungsdekade für das Schick-
sal der Reformation aufzunehmen: Wie 
wurde damals die fundamentale Krise 
der gesellschaftlichen normativen Ord-
nung artikuliert und wie die Frage beantwor-
tet, wer die politische Steuerungskompe-
tenz innehat oder sie legitimerweise in 
Anspruch nehmen darf, um die Krise im 
Sinne einer Beseitigung ihrer Ursachen 
und der Herstellung einer neuen gerecht-
fertigten Ordnung zu bewältigen? 

Krisenerfahrungen zeigen, salopp 
gesagt, dass etwas nicht mehr ungestört 

und wie gewohnt weitergeht oder gehen 
kann. Sie artikulieren gestörte Routi-
nen, markieren Grenzen administrati-
ver Regelungen und machen die Beant-
wortung der Frage unabweisbar, wer über 
Ziel und Richtung, Inhalt und Metho-
den von Problemlösungen entscheidet. 
Nimmt man diese Fragestellung als Krite-
rium einer reformationsgeschichtlichen 
Reflexion, dann wird in aufregender Wei-
se deutlich, welche Ambivalenzen Martin 
Luthers politisch-theologischen Schriften 
innewohnen und in welch unterschied-
licher Weise sie von den verschiedenen 
gesellschaftlichen Akteuren angeeignet 
wurden, ohne dass sich bestimmt und 
abschließend behaupten ließe, welche 
Aneignungsform die richtige und wah-
re sei. Orientiert an diesem Reflexions-
kriterium lässt sich die Geschichte der 
Reformation weder für die Geschichts-
konstruktion einer deutschen Unterta-
nenmentalität von Luther bis Hitler noch 
für das Projekt einer „Kirche der Freiheit“ 
in Anspruch nehmen, die darüber ver-
gisst, dass die Unterdrückung jeglichen 
„Aufruhrs“ von Luther und Me lanchthon 
ebenso gerechtfertigt wurde, wie die 
städtischen Magistrate und Landesfürs-
ten aufgefordert und ermächtigt wur-
den, Reformen und revolutionäre Aktio-
nen durchzuführen. Luthers Schrift „An 
den christlichen Adel deutscher Nation 
von des christlichen Standes Besserung“ 
war in theologischer Hinsicht seine Revo-
lutionsschrift, welche „die Fundamen-
talunterscheidung zwischen Klerus und 
Laien unterlaufende egalistische Vorstel-
lung“ begründete, dass alle Christen glei-
chermaßen „auß der tauff krochen“ seien 
und sie sich deshalb alle rühmen könn-
ten, „Priester zu sein“, und „alle gleicher-
maßen berechtigt, in der Wahrnehmung 
ihres ‚geystlichen standes‘ Verantwor-
tung zu übernehmen, die Schrift auszu-
legen und die öffentlichen Missstände zu 
beheben.“1  Damit war eine Interpreta-
tions- und Handlungsermächtigung for-
muliert, deren einseitige und nach und 
wegen des Bauernkriegs ausschließliche 
Zuschreibung an die städtischen Magis-
trate und Territorialfürsten nur um den 
Preis einer nachträglichen interpretatori-
schen Restriktion und aus politisch-prag-
matischen, also machtopportunistischen 
Gründen zum neuen ordnungspoliti - 

1 Thomas Kaufmann: Geschichte der Reforma-
tion. Frankfurt/Leipzig 2009, S. 271. 

schen Dogma der sich formierenden und 
aufstrebenden fürstlichen Territorial-
staaten avancieren konnte. Es hat die 
Reformatoren Luther und Melan chthon 
eine erhebliche Anstrengung gekos-
tet, jenen „kirchenhistorischen Damm-
bruch“ nachträglich zu kanalisieren, den 
die „theologische Ermächtigung der Laien 
zu eigenständiger Urteilsbildung und zur 
Überwindung krisenhafter Missstände“2  
ermöglicht und zumindest mitverursacht 
hatte. Auch wenn man konzediert oder 
auch relativierend davon spricht, dass 
Luthers politisch-theologische Schriften 
Stellungnahmen in einem historischen 
Prozess mit offenem Ausgang waren, so 
stellt sich dennoch heute umso mehr die 
Frage nach der normativen Gültigkeit  
und der heute notwendigen Rechtferti-
gungsfähigkeit seiner ja immer auch mit 
einem unverkürzten Wahrheits- und Gel-
tungsanspruch vorgetragenen Argumen - 
te und Forderungen. 

Fragt man in dieser Perspektive nach 
dem möglichen Beitrag von Luthers  
Theologie zur Demokratieentwicklung 
in Deutschland und in Europa, dann ist 
er am ehesten darin zu finden, dass er 
die Verpflichtung und die Autorisierung 
jedes einzelnen Christenmenschen und 
jeder Gemeinde begründet hat, die Leh-
re zu beurteilen. Luther verknüpft damit 
die Urteilsfähigkeit mit der Reflexions- und 
Begründungspflicht eines jeden  Einzelnen. 
Darin liegt das praktisch-normative Fun-
dament der Demokratisierung begründet, 
 das im historischen Prozess der Refor-
mation auf die Obrigkeiten und deren 
politische  Repräsentationsinstanzen 
beschränkt und seit 1529 für diese dann 
auch rechtlich kodifiziert worden ist. 1523 
konnte Luther jedoch ohne Umschwei-
fe behaupten: „Nicht bloß haben sie (die 
Christen) also die Macht und das Recht, 
über alles, was gepredigt wird, zu urtei-
len, sondern sind bei der Ungnade der 
göttlichen Majestät verpflichtet, zu urtei-
len. Daran sehen wir, wie die Tyrannen 
so unchristlich an uns gehandelt haben, 
indem sie dieses Recht und Gebot uns 
weggenommen und sich selber zugeeig-
net haben.“3  Aus der Taufe folgt, dass 

2 Ebd., S. 272.
3 Martin Luther: Daß eine christliche Ver-
sammlung oder Gemeinde Recht und Macht 
habe, über alle Lehre zu urteilen und Lehrer zu 
berufen, ein- und abzusetzen, aus der Schrift 



Arbeitsfelder EEB

9forum erwachsenenbildung 2/12

eine „christliche Gemeinde“ „bei ihrer 
Seelen Seligkeit“ und der „Verpflichtung 
entsprechend, die sie Christus gegen-
über in der Taufe übernommen hat“, es 
schuldig ist, „eine derartige obrigkeitliche 
Gewalt zu meiden, zu fliehen, abzusetzen 
und sich ihr zu entziehen.“4  

Theologische, kirchliche und gesell-
schaftspolitische Missstände ließen sich 
zur Zeit der Reformation nur im Lichte 
einer „reinen Lehre“ und mithilfe einer 
„lauteren Predigt des Wortes Gottes“ 
identifizieren.5  Der in normativ-mora-
lischer Hinsicht springende Punkt war 
für die Reformationszeit die revolutionä-
re These, dass die Taufe jedem Menschen 
jenen Status einer unangreifbaren Wür-
de verleiht, der dann in einem postchrist-
lichen („nachmetaphysischen“) Diskurs 
allen Menschen als Trägern einer unver-
lierbaren Würde und darin begründeter 
Menschenrechte zugeschrieben wird. Auf 
dieser Grundlage vollzog sich „der Klä-
rungsprozess hinsichtlich der Kernfra-
ge, wer das maßgebliche Handlungs- und 
Entscheidungssubjekt der kirchlichen 
Neuerungen sein solle, die kirchliche 
oder politische Gemeinde, die weltlichen 
Obrigkeiten oder gar einzelne Aktions-
gruppen besonders überzeugungsfester 
Christenmenschen“.6  Die theologischen 
Reformationsakteure von Luther bis 
Müntzer, von Melanchthon bis Karlstadt 
betrachteten ihre Lehre als Begründungs-
theorie und als Aufforderungsprogramm, 
aus denen auf der einen Seite „gemeinde-
reformatorische Gestaltungsprozes-
se“ legitimiert wurden, aus denen aber 
auf der anderen Seite auch das Primat 
der „obrigkeitlichen Entscheidungsvoll-
macht“ gerechtfertigt wurde. 

Eine verbindliche „Lehre“, in deren 
Licht Entscheidungen getroffen und 
begründet, praktische Verpflichtun-
gen legitimiert und politische Initiati-
ven ermöglicht werden, müsste auch heu-
te von der Art sein, dass sie zum Handeln 
ebenso inspirieren wie ermutigen kann 
und gleichzeitig einen normativen Recht-
fertigungshorizont eröffnet, in dem die 

begründet und nachgewiesen (1523). In: Martin 
Luther: Von weltlicher Obrigkeit. Calwer Luther-
Ausgabe, Bd. 4. Hamburg 1973, S. 194.
4 Ebd.
5 Thomas Kaufmann, a.a.O., S. 321.
6 Ebd., S. 321.

Angehörigen eines politischen Gemein-
wesens „mit guten Gründen“ argumentie-
ren und „ihre persönlichen Überzeugun-
gen“ unzensiert artikulieren können. Ob 
dieser Doppelcharakter, der theologisch-
politischen Lehren inhärent ist, auch den 
demokratischen Verfassungsprinzipien 
und den Menschenrechten zukommt, ist 
die Frage, an der sich die zukünftige Kraft 
der europäischen, noch weitgehend nati-
onalstaatlich verfassten Zivilgesellschaf-
ten entscheiden wird. Nach der Diagnose 
von Jürgen Habermas wird sich an die-
ser Frage allerdings auch entscheiden, ob 
die politischen Klassen der europäischen 
Staaten „ihr Eliteprojekt (der Einigung 
Europas, A. S.) und die Entmündigung der 
europäischen Bürger“7  werden fortset-
zen können. Heute sind die „Missstän-
de“, die eine ganze Lebensordnung, näm-
lich die rechtsstaatliche, demokratische 
und sozialstaatliche Verfassung Europas 
bedrohen und faktisch in Frage stellen, 
die offenkundig werdenden Konstrukti-
onsfehler der Europäischen Währungs-
union, die in Kraft gesetzt wurde, ohne 
sie zugleich mit der notwendigen verfas-
sungsrechtlichen und wirtschaftpoliti-
schen Steuerungsfähigkeit auszustatten. 
Heute zeigt sich, dass für die Herstel-
lung und Funktionsweise eines einheitli-
chen europäischen Wirtschaftraums die 
Regeln des freien Marktes und die Impe-
rative des ungehinderten Wettbewerbs 
nicht genügen, um die Eurozone gegen die 
finanzspekulativen Angriffe „der Märk-
te“ zu verteidigen. Was sich heute voll-
zieht, ist die Enteignung des europäischen 
Integrationsprojektes durch die nationa-
len Regierungen, die die Fortentwicklung 
der Konstruktionselemente des europäi-
schen Einigungsprozesses auch weiterhin 
über die Köpfe der Bevölkerungen hinweg 
betreiben. Der europäische Einigungspro-
zess „steckt heute in der Sackgasse, weil 
er nicht weitergehen kann, ohne vom bis-
her üblichen administrativen Modus auf 
eine stärkere Beteiligung der Bevölkerung 
umgestellt zu werden.“8  Der Preis für 
den Sieg der Reformation war ihre Über-
antwortung an die fürstlichen Akteure 
der aufstrebenden Territorialmächte und 
die Steuerung ihrer praktischen Umset-
zung durch die städtischen Magistrate.  
 

7 Jürgen Habermas: Zur Verfassung Europas. 
Ein Essay. Berlin 2012, S. 124. 
8 Ebd.

Was schon damals die Entmündigung des 
„gemeinen Mannes“ war, kann und darf 
nicht die vermeintliche Grundlage für die 
Fortsetzung eines historischen Projektes 
sein, an dem die Hoffnungen auf Über-
windung nationaler machtstaatlicher  
Egoismen hängen, denen „Europa“ nicht 
nur einmal in die Hände fiel und durch 
die es sich selbst zerstörte.       

 

Andreas Seiverth ist Bundesgeschäftsführer der 
DEAE und wissenschaftlicher Mitarbeiter des  
Comenius-Instituts
a.seiverth@deae.de

„Soziale Grundsätze der Kirchen 
gestalten Europa“ – EU-Projekt 2008

Das nachfol-
gend skizzier-
te europäische 
Projekt wurde 
vom Bildungs-
werk der Evange-
lisch-methodis-
tischen Kirche in 
Deutschland 2008 
gemeinsam mit 
Verantwortlichen 

der Erwachsenenbildung in England und 
Finnland durchgeführt. Es wurde im Rah-
men des Grundtvig-Programms der EU 
als „Flankierende Maßnahme“ mit knapp 
60.000 € gefördert.

Projekthintergrund: 

Folgende Beobachtungen und Einschät-
zungen waren Ausgangspunkte des Pro-
jektes:

1. In dem schon länger bestehenden Aus-
tausch zwischen den Mitgliedern der 
methodistischen Kirchen in  Europa 
wurde deutlich, dass die Verwirkli-
chung von sozialer Gerechtigkeit vor ei-
ner doppelten Herausforderung steht: 
In den alten EU-Ländern werden ange-
sichts von globalem Wettbewerb viele 
Errungenschaften des Sozialstaats in-
frage gestellt oder eingeschränkt. Die 
großen diakonischen Einrichtungen 
– überwiegend sozialstaatlich finan-
ziert – geraten unter Druck. In den neu-
en EU-Ländern Osteuropas sind mit der 
veränderten Wirtschaftsordnung er-
hebliche Disparitäten und soziale Un-

Lothar Elsner



ArbeitsfelderEEB

10 forum erwachsenenbildung 2/12

gerechtigkeiten entstanden. Zugleich 
ist ein Prozess im Gang, als Zivilgesell-
schaft Verantwortung für die soziale 
Gestaltung zu übernehmen und sozial-
staatliche Institutionen neu aufzubau-
en. Viele neue soziale Projekte werden 
von Kirchengemeinden gegründet.

2. Nicht nur in der Diskussion um eine 
EU-Verfassung wurde sichtbar, dass die 
EU sich zwar als eine „Wertegemein-
schaft“ sehen will, aber die gemeinsa-
men Grundlagen nicht leicht zu fassen 
sind. Der konkrete Wille und die Kraft 
zur Überwindung von sozialen Unge-
rechtigkeiten ist in dem vielfältigen Eu-
ropa nur schwer zu mobilisieren. Es ist 
ein wesentlicher Auftrag der Kirchen, 
„ein Bewusstsein von dem, was fehlt“ 
(Habermas) in der Gesellschaft wach zu 
halten.

3. Drittens gab es noch einen spezifisch 
methodistischen Anlass. 1908 wurden 
im ersten „social creed“ (Soziales Be-
kenntnis) der Methodisten in den USA 
die sozialen Rechte (im Bezug auf Ar-
beitsverhältnisse) formuliert. Die hun-
dertjährige – auch ökumenische – Ge-
schichte dieses Bekenntnisses ist eine 
Quelle und Bezugspunkt der sozialen 
Verantwortung bis heute.1   

Projektziele:

Das Projekt hatte das Ziel, Multiplikato-
rinnen, Seminarleitungen der Erwachse-
nenbildung und Menschen, die in so zialen 
Projekten aktiv sind, zu befähigen, Pro-
zesse des sozialen Lernens zu initiieren 
und zu fördern. 

Folgende Fähigkeiten sollten erworben 
bzw. erweitert werden:

• Menschen zu sensibilisieren für loka-
le Probleme und gesellschaftliche He-
rausforderungen (z. B. Arbeitslosigkeit, 
alternde Gesellschaft, Drogenprobleme, 
Minderheitenrechte);

• Menschen Orientierung in den wach-
senden Handlungsmöglichkeiten und 
dem Wertepluralismus zu ermöglichen, 
d. h. Menschen dazu anzuleiten, für un-
terschiedliche politische und gesell-
schaftliche Fragen „soziale Grundsätze“ 

1 Vgl. auch Lothar Elsner/Ulrich Jahreiß (Hrsg.): 
Das Soziale Bekenntnis der Evangelisch-me-
thodistischen Kirche. Geschichte – aktuelle Be-
deutung – Impulse für die Gemeinde. Göttin-
gen 2009.

formulieren und diskutieren zu können 
(z. B. verantwortlicher Umgang mit den 
medizinischen Möglichkeiten am Ende 
des Lebens, generationengerechte Las-
tenverteilung);

• Menschen zu politischer  Partizipation 
und sozialem Engagement zu motivie-
ren. Also möglichst viele Menschen zu 
ermutigen und zu befähigen, sich als 
Bürgerinnen und Bürger an den poli-
tischen Prozessen zu beteiligen und 
sich (auch ehrenamtlich) für das sozia-
le Zusammenleben zu engagieren (z. B. 
in konkreten Projekten wie Suchtkran-
kenhilfe, Arbeitsloseninitiativen, nach-
barschaftliche Unterstützung von Se-
nioren oder in Zentren für jugendliche 
alleinerziehende Mütter).

Diese Ziele sollten direkt bei den 50 
Projektbeteiligten durch die intensive 
Schulung während einer Konferenzwoche 
erreicht werden.

Darüber hinausgehend wurden sie als 
Multiplikatoren in ihren sozialen Projek-
ten mit diesen neuen Erfahrungen tätig, 
um in Veranstaltungen selbst Menschen 
für soziale Fragen zu sensibilisieren, sie 
zur Verständigung über soziale Grundsät-
ze zu befähigen und zu politischer Par-
tizipation und sozialem Engagement zu 
motivieren.

Projektansatz und -durchführung:

Der Projektansatz bestand aus folgen-
den Elementen:

1.  Vorhandene Kompetenzen entdecken 
und in einem Netzwerk verknüpfen: 
In 15 alten und neuen EU-Ländern wur-
den Ehren- und Hauptamtliche der 
kirchlichen Erwachsenenbildung so-
wie Mitarbeitende aus sozialdiakoni-
schen Projekten als Multiplikatorinnen 
und Multiplikatoren sozialen Lernens 
und sozialen Handelns von den metho-
distischen Kirchen vor Ort ausgesucht 
(Bulgarien, Deutschland, England, Est-
land, Finnland, Italien, Lettland, Litau-
en, Mazedonien, Norwegen, Portugal, 
Schweiz, Serbien, Ukraine, Ungarn). 
Die verbindende Zugehörigkeit zur me-
thodistischen Kirche erleichterte den 
Teilnehmenden den Einstieg in ein ge-
meinsames europäisches Projekt und 
die Besinnung auf gemeinsame Sozia-
le Grundsätze in so unterschiedlichen 
Kontexten. 

Die Teilnehmenden haben ihre schon 
vorhandene Kompetenz und Erfah-
rung in den Bereichen Erwachsenenbil-
dung und soziales Handeln in die Grup-
pe eingebracht. Insbesondere durch 
die Konferenzwoche wurde ein Netz-
werk geknüpft, in dem bis heute ein re-
ger Austausch quer durch Europa ge-
pflegt wird.

2. Weiterbildung von Multiplikatorinnen 
und Multiplikatoren bei einer zentralen 
Konferenz: 
Die große Zahl unterschiedlicher Kon-
texte half, die soziale Situation des ei-
genen Landes schärfer wahrzunehmen 
und einzuordnen sowie den eigenen 
Horizont zu erweitern. Spannend wa-
ren die 15 persönlichen Berichte zur 
sozialen Situation und den Ansätzen 
kirchlichen sozialen Handelns in den 
jeweiligen Ländern und Lebenszusam-
menhängen. 
Die unterschiedliche Herkunft und Ge-
schichte der Teilnehmenden förder-
te die Auseinandersetzung über allge-
mein gültige soziale Grundsätze. Die 
verschiedenen beruflichen Hintergrün-
de (z. B. Lehrerin, Ökonom, Journalistin, 
Arzt, Pastor) erweiterten die metho-
dischen Zugänge zum Thema und die 
Ideen für eigene Projekte. Durch den 
Austausch und zusätzliche historische, 
pädagogische, theologische und sozi-
alpolitische Impulse wurden das Ori-
entierungswissen, das pädagogische 
Repertoire und die Handlungsmöglich-
keiten der teilnehmenden Multiplikato-
rinnen und Multiplikatoren erweitert. 

3. Zentral initiierte und begleitete Ent-
wicklung von lokalen Projekten: 
Bereits während der einwöchigen Kon-
ferenz begannen alle teilnehmenden 
Multiplikatorinnen und Multiplikato-
ren, ein Projekt des sozialen Lernens 
und Handelns für ihren lokalen Kon-
text vorzubereiten. Dadurch wurde 
die unmittelbare Umsetzung des Ge-
lernten eingeleitet und auftauchende 
Schwierigkeiten konnten gemeinsam 
überwunden werden. Das sechsköp-
fige Leitungsteam aus den drei Kon-
sortiumsmitgliedern begleitete die 
Teilnehmenden in allen Phasen der 
Entwicklung ihrer lokalen Projekte, von 
den ersten Widerständen gegenüber 
der Idee vor Ort bis zur Evaluation der 
Projekte.  



Arbeitsfelder EEB

11forum erwachsenenbildung 2/12

Schon am Ende des Projektzeitraums 
von einem Jahr konnte die Durchfüh-
rung von 20 Veranstaltungen und acht 
Kursen mit insgesamt über 1000 Teil-
nehmenden registriert werden. Auf 
diesem Wege sind etliche neue sozial-
diakonische Initiativen entstanden 
oder weiterentwickelt worden. Die lo-
kalen Projekte beinhalteten ganz un-
terschiedliche Formen von einzelnen 
Informations- und Diskussionsveran-
staltungen bis zu Kursen und Seminar-
tagen. Sie variierten vom Gesamtthe-
ma der sozialen Grundsätze und des 
sozialen Handelns bis zu konkreten 
Teilthemen wie „Umweltzertifizie-
rung“, „nachbarschaftlicher Besuchs-
dienst“, „Neubesinnung  im Umgang 
mit Geld“ oder „Aufnahme von Flücht-
lingen“. (Weitere Beispiele sind noch im 
Archiv der Homepage http://www.emk-
europrojekt.de/index.php?id=51 doku-
mentiert.)

4. Für die Verbreitung und Nutzung der 
Ergebnisse und Erfahrungen wurden 
die üblichen Wege der Dokumentation 
im Internet und Arbeitsbuch beschrit-
ten. Darüber hinaus wurden die Teil-
nehmenden als Multiplikatoren aktiv in 
ihren kirchlichen, ökumenischen und 
außerkirchlichen Kontakten, um ihre 
neuen Erfahrungen mit anderen zu tei-
len und gemeinsame Veranstaltungen 
und Aktionen in Angriff zu nehmen.

Beobachtungen:

• Die Sprachbarrieren waren bei Teilneh-
menden aus 15 Ländern mit zwölf ver-
schiedenen Sprachen hoch. Durch viel 
Kleingruppenarbeit wurde die Sprach-
kompetenz gefördert. Zugleich gewann 
der nonverbale Ausdruck (Tanz, Malen, 
Musik) stärkeres Gewicht und wurde 
als wesentliches Element sozialen Ler-
nens entdeckt. 

• Dass ein Projekt mit  Teilnehmenden 
aus 15 Ländern verwirklicht werden 
konnte, lag auch an der Konstrukti-
on eines auf die Mindestzahl von drei 
Partnern beschränkten Konsortiums 
mit einer kleinen Projektgruppe, klarer 
Federführung und nur einer Abrech-
nungsstelle.

• Bei Antragstellung und Berichten er-
wies es sich als glaubwürdig und gut 
vermittelbar, das kirchliche Interes-
se, z. B. an der Vernetzung der Mitarbei-

tenden oder an der Verbreitung ihrer 
sozia len Grundsätze, nicht zu verste-
cken, sondern dieses offensiv mit den 
Zielen der EU zu verbinden. 

 Dr. Lothar Elsner ist Pastor und seit 1998 Leiter 
des Bildungswerks der Evangelisch-methodisti-
schen Kirche in Deutschland, Hauptgeschäfts-
stelle in Stuttgart.
lothar.elsner@emk.de

Erwachsenenbildung für die Stärkung 
der Zivilgesellschaft

Bericht von der 4. Werkstatt Kritische 
Bildungstheorie

Seit 2008 trifft 
sich in der Evan-
gelischen Bil-
dungs- und 
Tagungsstätte 
Bad Alexanders-
bad eine „Werk-
statt Kritische 
Bildungstheo-
rie“. Ihr Ziel ist 
es, durch die Vor-

stellung und Diskussion von Studien-
arbeiten und Praxisreflexionen an das 
erwachsenenpädagogische Erbe Heinz-
Joachim Heydorns zu erinnern und 
es in ein Spannungsverhältnis zu den 
gegenwärtigen Entwicklungen in der 
Bildungslandschaft zu bringen. Päd-
agogisch ist das Erbe des Frankfurter 
Hochschullehrers Heydorn (1916–1974) 
am deutlichsten im Institut für allge-
meine Pädagogik und Berufspädagogik 
der Technischen Universität Darmstadt 
aufgehoben, an dem die Hochschul-
lehrer Gernot Koneffke und Peter Euler 
Generationen von Studierenden geprägt 
und angeleitet haben, in der Spur Hey-
dorns wachsam zu sein auf die innere 
Widersprüchlichkeit von Bildung zwi-
schen Affirmation und Kritik. Trotzdem 
hat die in Frankfurt, dem Wirkungs-
ort Heydorns, mit ihrer Geschäftsstel-
le angesiedelte Deutsche Evangelische 
Arbeitsgemeinschaft für Erwachsenen-
bildung (DEAE) weder Frankfurt noch 
Darmstadt für die Werkstatt ausge-
wählt, sondern die Kooperation mit der 
aus klassisch bundesdeutscher Sicht 
etwas abgelegenen Bildungsstätte Bad 
Alexandersbad.  

Es ist nicht nebensächlich, wo etwas 
stattfindet

In dreifacher Hinsicht macht der Ort 
Bad Alexandersbad als Heimat der Werk-
statt Sinn. Zum Ersten hilft die gewis-
se Distanz zu den Zentren der bildungs-
politischen Entscheidungen, den Kopf 
frei zu bekommen von den alltäglichen 
institutionellen Handlungszwängen, die 
immer auch schon der Funktionalisie-
rung von Bildungsprozessen für ökono-
mische Zwecke unterliegen. Zum Zwei-
ten verschiebt die geografische Lage von 
Bad Alexanders bad in der Grenzregion zu 
Tschechien das europäische Bewusstsein, 
denn die Werkstatt findet nicht in einer 
europäischen Randlage statt, sondern im 
europäischen Zentrum, nah am Geist von 
Johann Amos Comenius gelegen, ohne 
den die europäische Bildungsdiskussion 
nicht denkbar wäre. Zum Dritten erwei-
tert der kirchliche Ort der Werkstatt die 
Wahrnehmung der lebenskulturellen 
und geistigen Wurzeln von Heinz-Joa-
chim Heydorn: Er war eben nicht nur der 
kritische Sozialdemokrat, den seine Par-
tei nach dem Unvereinbarkeitsbeschluss 
mit einer Mitgliedschaft im SDS aus ihren 
Reihen ausschloss, sondern auch ein 
engagiertes Kirchenmitglied (er gehörte 
ab 1968 der Synode der hessisch-nassau-
ischen Kirche an) und ein großer Freund 
Israels.

Welche (Evangelische) Erwachsenen-
bildung braucht die Zivilgesellschaft 
heute?

Die 4. Werkstatt Kritische Bildungsthe-
orie vom 21. bis 23. März 2012 stand unter 
einem besonderen Vorzeichen. Vorausge-
gangen war der institutionelle Wechsel 
in der Verantwortung der Werkstatt von 
der DEAE zum gemeinsam von der DEAE 
und dem Comenius-Institut aufzubauen-
den Aufgabenbereich Erwachsenenbil-
dung im Comenius-Institut (CI) in Müns-
ter. Entsprechend hatte Andreas Seiverth, 
Bundesgeschäftsführer der DEAE und seit 
dem 1. Januar 2012 wissenschaftlicher 
Mitarbeiter im Aufgabenbereich Erwach-
senenbildung im CI, zusammen mit sei-
nem Ko-Tagungsleiter Joachim Twissel-
mann, dem stellvertretenden Leiter des 
Ev. Bildungszentrums Alexandersbad, 
das Programm der 4. Werkstatt gezielt so 

Hans-Gerhard Klatt



ArbeitsfelderEEB

12 forum erwachsenenbildung 2/12

komponiert, dass es Beiträge zu den fünf 
Dimensionen erwachsenenpädagogischer 
Reflexion zur Diskussion stellte, die den 
neuen Aufgabenbereich einmal auszeich-
nen sollen.

In der berufspraktischen Dimension hat 
Klaus Müller, gerade in den Ruhestand 
verabschiedeter Pädagogischer Referent 
und Geschäftsführer der Landesarbeits-
gemeinschaft der Ev. Bildungswerke in 
Württemberg, eine berufsbiografische 
Rekonstruktion seiner eigenen Erfahrun-
gen in und mit der „Erwachsenenbildung 
im Wandel“ vorgestellt. Vier  Jahrzehnte 
zogen vor dem geistigen Auge vorbei, 
die geprägt waren durch das Kategorien-
system des gesellschaftlichen Wandels 
der Sinus Sociovision-Studie, vom beruf-
lichen Einstieg in einen Ausläufer der 
württembergischen Kirchenreformbewe-
gung der Sechzigerjahre, dem Haus der 
Begegnung in Geislingen, und seit 1978 
über die Geschäftsführung einzelner Bil-
dungswerke (Würzburg und Geislingen) 
bis zur Verbandspolitik für Evangelische 
Erwachsenenbildung auf Landesebene 
in verschiedenen Rollen. Eine Geschich-
te der stetigen Ökonomisierung des Bil-
dungshandelns, des Verlusts der emanzi-
patorischen Deutungshoheit der Disziplin 
Erwachsenenbildung und der wachsen-
den Konfliktstellung zwischen Persön-
lichkeits- und Kompetenzentwicklung. 
Die Einordnung der eigenen berufsbio-
grafischen Hoffnungen und Enttäuschun-
gen, Aufbrüche und erlebten Grenzen in 
ein gesellschaftsanalytisches Kategorien-
system schützte davor, eine zu eindeuti-
ge (Verlust-)Bewertung vorzunehmen und 
öffnete die Rekonstruktion der persön-
lichen Geschichte für das Gespräch zwi-
schen den Generationen. Der heute häu-
fig kennzeichnende Motivationssatz von 
Teilnehmenden „Ich will hier nieman-
den kennenlernen, ich will etwas lernen“ 
markiert zwar den Abstand von 1978, ent-
zieht sich aber auch eindeutigen Verlust- 
und Gewinnzuordnungen.

Zwei Beiträge trugen Stoff zur histo-
rischen Verortung der Evangelischen 
Erwachsenenbildung bei. Andreas Sei-
verth gab einen Einblick in den Stand sei-
ner Arbeiten zur historischen Selbstbe-
schreibung der 1961 gegründeten DEAE. 
Einen besonderen Stellenwert maß er 
dabei den programmatischen Festanspra-
chen der diversen Jubiläen bei. Beson-

ders eindrücklich war sein Blick auf 1986, 
das 25-jährige Jubiläum. Der DEAE wur-
de damals ein ungewöhnliches Inter-
pretationsangebot vom Grußwort-Spre-
cher Hans Tietgens geschenkt. Indem er 
darauf hinwies, dass die Evangelische 
Erwachsenenbildung wesentlich älter als 
die Volkshochschulbewegung sei, weil sie 
ihre Wurzeln in den Paulusbriefen und 
im Taufunterricht habe, gab Tietgens der 
DEAE das Pfund eines Blicks auf Erwach-
senenbildung als genuin kirchlicher Ent-
wicklung an die Hand. Die DEAE war in 
ihrer normativen Verankerung aber noch 
zu sehr in einer aufklärungspädagogi-
schen und emanzipatorischen Gegen-
überstellung zur Kircheninstitution ver-
haftet, als dass sie dieses Geschenk einer 
sowohl kirchlichen wie öffentlichen Pro-
filierung hätte annehmen können. Ihr 
sprach mehr der theologische Festred-
ner Martin Stöhr aus dem Herzen, der mit 
einer biblischen Begründung der Religi-
onskritik im Hintergrund der Ev. Erwach-
senenbildung die Aufgabe zuschrieb, 
die Kritik der (Selbst-)Verdinglichung in 
einem Weiterbildungsumfeld voranzu-
treiben, das sich immer mehr von eman-
zipatorischen Ansprüchen zugunsten von 
Qualifizierungsoffensiven verabschiedete.

Ein zweiter Beitrag zur historischen 
Verortung setzte einen Versuch der 3. 
Werkstatt Kritische Bildungstheorie fort. 
Während vor einem Jahr an Werner Simp-
fendörfer erinnert wurde, wurde jetzt der 
Blick auf den brasilianischen Befreiungs-
pädagogen Paulo Freire gerichtet, der von 
1970 bis 1973 mit Simpfendörfer die Bil-
dungsabteilung beim Weltkirchenrat in 
Genf aufgebaut hatte. Die Kölnerin Kira 
Funke, die über Freires brasilianische 
Alphabetisierungsarbeit und ihre bis heu-
te andauernden Nachwirkungen promo-
viert hatte, profilierte den Beitrag Freires 
zu einer (post)modernen pädagogischen 
Praxis in einem systematisierenden Blick 
auf die Gehalte und Zusammenhänge sei-
ner Pädagogik, aber auch an anschauli-
chen Beispielen aus der heutigen Arbeit 
des Paulo-Freire-Instituts in Sao Paulo, 
etwa durch die Beförderung einer Mit-
entscheidungskultur der Bevölkerung 
am kommunalen Haushalt. Zur Frage, 
was eine kirchliche Erwachsenenbildung 
aus der Freire-Tradition für ihr heutiges 
Selbstbewusstsein schöpfen kann, hieß 
die Antwort Kira Funkes und der Diskus-
sion über ihren Beitrag: Freire ist Haltung 

(der Lehrkräfte) und Verheißung (eines 
Anerkanntseins)!

In der bildungstheoretisch-systematischen 
Hinsicht ist die Werkstatt per se dem 
Erbe Heinz-Joachim Heydorns verpflich-
tet. Schon die 3. Werkstatt 2011 hatte das 
Gefühl für die Bedeutung dieses Erbes 
durch eine biografieorientierte Begeg-
nungs- und Gegenüberstellungsskizze 
zwischen Heydorn und Theodor W. Ador-
no geschärft. Was nun aber die Frankfur-
ter Doktorandin Rachel Hünig als Zwi-
schenbilanz ihrer Forschung vorstellte, 
barg Stoff für etliche weitere Werkstät-
ten. Sie setzte – aus dem aktuellen bil-
dungspolitischen Interesse, Substanz in 
die bewusst diffus gehaltene heutige Ver-
wendung des Bildungsbegriffs zu bringen 
– Heydorn und Adorno über ein gemein-
sames Drittes in ein Verhältnis zueinan-
der, nämlich über ihren Bezug zu Wil-
helm von Humboldt und seiner „Theorie 
der Bildung des Menschen“ (1795). Ador-
nos („Theorie der Halbbildung“, 1959) 
ideologiekritisch begründetes, nur noch 
negativpädagogisch ausformuliertes Fest-
halten am Bildungsbegriff und Heydorns 
empathische Anknüpfung an Humboldt 
(„Wilhelm von Humboldt. Abstand und 
Nähe“) erschienen dabei als zwei  Seiten 
einer Medaille. Man darf auf die voll-
endete Dissertation von Rachel Hünig 
sehr gespannt sein.  

Eine neue Dimension gewann die 
Werkstatt durch ihren Blick auf die anth-
ropologischen Grundlagen des Bildungs-
handelns. Gabriele Neuhäuser, Hoch-
schullehrerin in Landau, konnte ihre 
Provokation für eine Theorie der Erwach-
senenbildung aus Krankheitsgründen lei-
der nicht selbst vorstellen, sondern nur 
durch Andreas Seiverth vortragen lassen. 
„,Mängelwesen Mensch‘? – Aspekte einer 
skeptisch-pessimistischen Anthropolo-
gie“ lautete ihr Beitrag, dessen provoka-
tiven Stoff sie aus ihrer Auseinanderset-
zung mit Arthur Schopenhauer gewann. 
So ungewöhnlich es ist, mit einer grund-
legend skeptischen Beurteilung der mora-
lischen Fähigkeiten und Möglichkeiten 
des Menschen und seiner Erziehbarkeit 
und Humanisierbarkeit einzusetzen, so 
erwies sich in der Diskussion doch der 
Rückgriff auf Schopenhauer als einer 
gewichtigen Quelle zur Traditionsbildung 
in der Erwachsenenbildung als ein beden-
kenswerter und mit dem reformatori-



Arbeitsfelder EEB

13forum erwachsenenbildung 2/12

schen Aufbruch im Gegenüber zu Eras-
mus’ Humanismus verknüpfbarer Weg.  

Die Potenziale der theologisch-systemati-
schen und ekklesiologischen Grundierung von 
Erwachsenenbildung herauszuarbeiten, 
war die Aufgabe von Oberkirchenrat Hel-
mut Strack, dem früheren Leiter der Ev. 
Erwachsenenbildung in Baden und Vorsit-
zenden der DEAE und jetzt zuständig für 
die Personalentwicklung in seiner Lan-
deskirche. Aus der Verknüpfung vieler 
aktueller soziologischer und ekklesiologi-
scher Diskussionsstränge gewann Helmut 
Strack die These: „Evangelische Erwach-
senenbildung nimmt innerkirchlich wie 
gesellschaftlich eine kritische Funktion 
wahr, indem sie gerade auch in als kri-
senhaft empfundenen gesellschaftlichen 
Situationen offene und unabschließbare 
Bildungsprozesse initiiert. Im zivilgesell-
schaftlichen Kontext eröffnet sie Räume 
für die Erprobung unabgegoltener gesell-
schaftlicher und individueller Entwürfe 
und erweist sich gerade darin als unver-
zichtbar für eine ‚Kirche der Freiheit‘.“ 

Den Abschluss der Werkstatt bilde-
te der Einblick in die gesellschaftspolitische 

Kraft der Erwachsenenbildung, den der 
„Hausherr“ Joachim Twisselmann an den 
Erfahrungen des Bildungszentrums in 
der Auseinandersetzung mit dem Rechts-
extremismus gab. Wie kann eine Kom-
mune und eine Region mit dem „Ärger-
nis eines Grabes“ umgehen, dem Grab 
von Rudolf Heß in Wunsiedel, das von 
2001 bis 2004 in immer größeren Dimen-
sionen am Todestag von Rudolf Heß zum 
Aufmarschanlass der europäischen Rech-
ten wurde? Es brauchte ein Bündel unter-
schiedlichster Handlungsebenen, von 
klassischer Bildungsarbeit wie der Orga-
nisation von „Alexandersbader Gesprä-
chen“ über den Aufbau einer Stelle für 
Bildungsarbeit gegen Rechts, der Orga-
nisation einer politischen Gegenöffent-
lichkeit („Tag der Demokratie“), die die 
öffentlichen Bilder bunt besetzen kann, 
und Aktionen des zivilen Ungehorsams 
bis hin zum Zusammenschluss eines 
hochkarätig besetzten Bündnisses gegen 
Rechts auf Landesebene und erfolgreicher 
Strafrechtsänderungsinitiativen. 

Dieses praktische Beispiel der Politi-
schen Bildung sollte dann abschließend 
noch anhand eines Vortragstextes von 

Wiltrud Giesecke, gehalten beim Fest-
akt zum 50. Jubiläum der DEAE in der 
Humboldt-Universität Berlin 2011, gesell-
schaftstheoretisch in ein Konzept von 
Erwachsenenbildung als Stärkung der 
Zivilgesellschaft eingeordnet werden. 
Dafür reichte allerdings die Zeit der Werk-
statt nicht mehr. Sie war aber ohnehin 
schon so überreich angefüllt mit guten 
Gedanken zur Profilierung von Erwachse-
nenbildung, dass es dieses Abschlusses 
auch nicht mehr bedurfte – allerdings: Die 
mit dem Vortrag markierte Aufgabe einer 
gesellschaftstheoretischen Fundierung 
Evangelischer Erwachsenenbildung bleibt 
dringlich und sollte in der geplanten Fort-
setzung der Werkstatt aufgegriffen wer-
den. Und so muss in Abwandlung eines 
68er-Spruches und damit in Anknüpfung 
an den Zeithorizont, mit dem die Werk-
statt in der berufsbiografischen Rekons-
truktion begann, die Parole also lauten: 
„Schafft ein, zwei, drei … viele Werkstät-
ten Kritischer Bildungstheorie“!

 
Hans-Gerhard Klatt ist Pastor und Leiter des Ev. 
Bildungswerks Bremen.
bildungswerk.forum@kirche-bremen.de



vor OrtEEB

14 forum erwachsenenbildung 2/12

Das Evangelische Bildungs- und Tagungszen-
trum Bad Alexandersbad hieß ursprünglich 
Evangelische Heimvolkshochschule. Was wa-
ren die Gründe für diese Umbenennung? 

T. Die Heimvolkshochschulen waren 
durch die Klausursituation geprägt. Man 
ging raus aus dem Alltag in ein Heim auf 
Zeit und konnte dort für sich oder für die 
Gruppe etwas lernen. Anschließend ging 
man wieder heim. Das hatte seinen guten 
Sinn, der auch im gegenwärtigen Modell 
eines Tagungszentrums erhalten bleibt. 
Doch in den vergangenen Jahren haben 
wir unser Angebot sehr viel stärker auf die 
Menschen hier in der Region ausgerichtet. 
Daraus ist der Gedanke erwachsen, dass 
der Begriff „Bildungszentrum“ unsere Ar-
beit viel angemessener bezeichnet: Men-
schen und Fragen kommen hier zusam-
men und gehen anschließend wieder in die 
Welt hinaus. Außerdem besitzt heute ein 
Begriff wie „Heim“ einen zu negativen Bei-
geschmack. Er erzeugt in uns ja nicht mehr 
Vorstellungen von „Heimat“ oder „heime-
lig“, sondern eher von „Benimm Dich or-
dentlich, sonst kommst Du ins Heim.“

Die ersten Heimvolkshochschulen wurden in 
Deutschland nach dem Ersten Weltkrieg ge-
gründet und sind somit eine der ältesten Ins-
titutionen der Erwachsenenbildung. Sind mit 
der Umbenennung diese Traditionslinien auf-
gegeben oder fortgeführt worden? 

T. Nein, sie sind sicherlich nicht aufge-
geben worden. Die Heimvolkshochschu-

len wurden ja gegründet im Blick auf die 
Bedürfnisse der jungen Leute zu einer 
Zeit, als es für diese kaum Möglichkeiten 
einer allgemeinen Schulbildung gab. Da 
waren vor allem die Winterkurse eine Ge-
legenheit zu intensiver Persönlichkeitsbil-
dung. Das braucht man heute in diesem 
Maße natürlich nicht mehr. Und selbst 
wenn man es für wünschenswert hielte, 
dass junge Leute sich ein viertel oder hal-
bes Jahr Zeit nehmen zur Persönlichkeits-
bildung: wir fänden sie nicht mehr. Der 
Druck, nach der Schule rasch eine Ausbil-
dung zu beginnen und Geld zu verdienen, 
ist einfach zu groß. 

Deine Arbeit als Studienleiter für politische 
Bildung begann 1991, kurz nach der „Wen-
de“. Bis dahin lag die Heimvolkshochschule 
im „Zonenrandgebiet“, heute liegt sie in „eu-
ropäischer Zentrallage“. Wie kam es zu die-
ser Lage und hat sich durch sie die Arbeit 
verändert? 

T. Zunächst gab es hier nichts, wor-
auf man hätte aufbauen können, weder 
eine Einrichtung noch eine Immobilie, die 
man hätte umfunktionieren können, wie 
das bei den meisten Evangelischen Aka-
demien der Fall war. 1958, als die Heim-
volkshochschule gegründet wurde, lag sie 
an der Nahtstelle der Systeme: im Nor-
den die DDR-Grenze, im Osten die Grenze 
zur Tschechoslowakei. Alles war verram-
melt und verriegelt, auch geistig, denn 
man setzte sich mit der Weltanschauung 

der Sozialisten auseinander, dem histo-
rischem Materialismus. Doch der Anstoß 
zur Gründung war eher unideologischer 
Natur und beruhte auf einem Nachah-
mungseffekt. Auf dem Hesselberg in Mit-
telfranken war ein paar Jahre zuvor eine 
evangelische Volkshochschule gegründet 
worden, die mit ihren Winterkursen viele 
junge Menschen anzog. Daraufhin bildete 
sich hier eine Initiative unterschiedlichs-
ter Menschen, aus der Landwirtschaft, 
der Kirche, der Politik, auch ein Porzellan-
fabrikant war dabei, die sagten: „Wir wol-
len so was für unsere jungen Leute auch 
hier.“ 

Wie sieht heute das Programm des Bildungs-
zentrums und insbesondere Dein Arbeitsbe-
reich aus?

T. Nach 1989 haben sich hier die öko-
nomischen und sozialen Bedingungen 
dramatisch verschlechtert. Allein im 
Landkreis Wunsiedel gingen durch die 
Umstrukturierung in der Porzellanindus-
trie – die hier fast monopolartig organi-
siert war – etwa 12.000 Arbeitsplätze ver-
loren und kaum eine Familie blieb davon 
unberührt. Davon ausgehend veränder-
ten wir den Schwerpunkt unserer Arbeit, 
indem wir sagten, wir müssen den Men-
schen in dieser Krisensituation beiste-
hen. Inzwischen steht unser Angebot un-
ter zwei Leitideen: Wir wollen einmal ein 
Zentrum für geistige und geistliche Ori-
entierung sein und dazu bieten wir das 
klassische Programm an, also Tagun-
gen und Abendveranstaltungen zu religi-
ösen Themen. Wir wollen aber auch ein 
Ort öffentlicher Verständigung sein und 
organisieren neben den klassischen Wo-
chenendtagungen zur politischen Bildung 
auch Abend- und Tagesveranstaltungen, 
die auf die Region zugeschnitten sind. Da-
neben gibt es vielfältige kulturelle und 
kreative Bildungsangebote, wie beispiels-
weise meditatives Tanzen oder Veranstal-
tungen zum Thema Landwirtschaft. 

Solch ein Programm entsteht nicht bloß aus 
Inspiration. Welche „Anreger“ und Koopera-
tionspartner sind speziell für die politische 
Bildung wichtig?

T. Einer der wichtigsten Kooperati-
onspartner war der Kirchliche Dienst in 
der Arbeitswelt (KdA), insbesondere des-
sen ehrenamtlicher Flügel, die Aktions-
gemeinschaft für Arbeitnehmerfragen 
(AfA), über den sich viele Kontakte vor 

Im Gespräch: Joachim Twisselmann und Martin Becher

„Im Fichtelgebirge beißen die Nazis auf Granit und in Franken  
sind nur die Bratwürste braun.“

v.l. Joachim Twisselman, Martin Becher



vor Ort EEB

15forum erwachsenenbildung 2/12

Ort entwickelt haben. Schließlich woll-
te ich politische Bildung nicht nur von 
der Nachfrageseite her organisieren, nach 
dem Motto: Was können wir für Euch 
tun? Ich wollte auch die Angebotsseite 
stärken über die Leitfrage: Welche The-
men und Ziele, Gedanken und Einsich-
ten will die Evangelische Kirche in der 
modernen Welt verbreiten und inwiefern 
kann und muss sie sich säkularen Fragen 
aufschließen? Da ich sehr stark von der 
Evangelischen Jugend geprägt bin, war 
für uns der konziliare Prozess für Frieden, 
Gerechtigkeit und Bewahrung der Schöp-
fung ganz wichtig. 

Der konziliare Prozess war Dein persönliches 
„Dreigestirn der Inspiration“ ... 

T. Ja, und ist es bis heute. Das schlägt 
sich zum Beispiel in sozialpolitischen Ge-
sprächen zum Thema „Aufbruch zur Ge-
rechtigkeit“ nieder, das wir für viele Le-
bensbereiche durchdeklinieren: Was 
heißt Gerechtigkeit im Gesundheitssys-
tem, in der Wirtschaft, in der globali-
sierten Welt, im Umgang zwischen den 
Generationen, im Verhältnis zwischen 
Männern und Frauen, im Blick auf die 
Schöpfung? 

Du hast in der „IV. Werkstatt Kritische Bil-
dungstheorie“, die wir gemeinsam im März 
durchgeführt haben, die Geschichte der „Pro-
jektstelle gegen Rechtsextremismus“ darge-
stellt, die Martin Becher bekleidet, und die als 
Geschäftsstelle für das „Bayerische Bündnis 
für Toleranz“ dient. Daran konnte man faszi-
niert verfolgen, wie sich ein zivilgesellschaft-
liches Bündnis dagegen entwickelt hat, die 
Stadt Wunsiedel als Begräbnisort von  
Rudolf Heß, dem Stellvertreter Hitlers, zum 
Wallfahrts- und jährlichen Aufmarschort der 
Rechten zu machen. Was waren die „Erfolgs-
faktoren“ dieser Geschichte? 

T. Weil der Staat das Demonstrations-
recht aller Bürger sichern muss, durften 
hier ab 2001 Heß-Gedenkmärsche statt-
finden. Der Bürgermeister und die Par-
teien von Wunsiedel haben zunächst 
versucht, dem Aufmarsch nicht noch zu-
sätzlich Aufmerksamkeit zu verschaf-
fen durch ausführliche Berichterstattung 
oder gar Gegenveranstaltungen. Ich hielt 
das für falsch. Wir haben dann im Früh-
jahr 2002 eine Veranstaltung mit Micha-
el Kohlstruck vom Zentrum für Antisemi-
tismusforschung in Berlin gemacht und 
es waren Kommunalpolitiker wie Karl 

Willi Beck (CDU) und Johanne Arzberger 
(SPD) dabei. Mit denen haben wir disku-
tiert über die Frage, ob Wunsiedel künf-
tig der Ort sein soll, wo sich die Neonazis 
treffen. Oder ob es zu zeigen gelingt, dass 
Wunsiedel der Ort ist, den die Neonazis 
instrumentalisieren wollen, der sich aber 
dagegen wehrt. Es stehen der Ruf und die 
Zukunft des Ortes auf dem Spiel. 

War das der zentrale Impuls für dieses Bür-
gerbündnis? 

T. Ja, und das Bündnis erstreckte sich 
quer über das politische Spektrum, be-
schränkte sich nicht auf die Linken, Grü-
nen und Alternativen, sondern auch die 
konservative Staatspartei und der Bürger-
meister waren dabei, die sich ja mit der 
Sitzblockade in gewisser Weise strafbar 
gemacht haben. Die erste Polizeiautori-
tät setzt sich sozusagen der Polizei in den 
Weg. 2006 schließlich war die Synode hier 
im Zentrum mit einem Empfang in Wun-
siedel. Günther Beckstein war damals In-
nenminister, aber auch Synodalrat der 
Evangelischen Kirche und bei diesem An-
lass entstand die Idee, hier eine Projekt-
stelle gegen Rechtsextremismus einzu-
richten. 

Die 2010 Martin Becher übernahm. Martin, 
Du warst viele Jahre in der Arbeiterbildung 
und Regionalentwicklung aktiv. Was hat 
Dich zum Engagement gegen Rechtsextremis-
mus bewogen? 

B. Dafür gibt es natürlich biografische 
Gründe. Ich war schon als Student in Ber-
lin bei der Gedenkstätte Deutscher Wi-
derstand tätig, war in der Jugendbildung 
und erlebte schon einen ersten Schub des 
Rechtsextremismus vor 20 Jahren, bald 
nach dem Mauerfall. 

Was charakterisiert die Arbeit auf einer Pro-
jektstelle?

B. Sie ist in hohem Maße personenab-
hängig, weil es kein institutionelles Ge-
rüst gibt. Ich versuche, zivilgesellschaft-
liche, religiöse und arbeitsweltliche 
Akteure mit Akteuren aus dem Bildungs-
sektor, wie den Schulberatungsstellen, 
und dem Staat, wie der Polizei und dem 
Verfassungsschutz, zusammenzubringen. 
Dabei geht es häufig um Strukturfragen 
wie beispielsweise: Wie organisiere ich 
so ein Bündnis? Wie treten wir an die Öf-
fentlichkeit? Wie organisieren wir interne 
Meinungsbildungsprozesse? Wie treten 

wir gegenüber städtischen Verantwortli-
chen oder der Polizei auf? Ich berate aber 
auch Kommunen oder die Polizei und in-
sofern gibt es ein regelrechtes Kaleidos-
kop an Adressaten dieser Unterstützung 
und Beratung. Dabei changiert die Arbeit 
stets zwischen Bildung und Beratung. 

Kannst Du dieses Changieren konkretisieren? 
B. Wenn ich im Namen der Projektstel-

le Veranstaltungen hier im Haus mache 
mit Kollegen aus anderen regionalen oder 
fachlichen Kontexten wie dem Deutsch-
Tschechischen Seminar oder dem jugend-
schutz.net aus Mainz oder Geschichts-
lehrerinnen und -lehrern oder den 
Jugendberatern aus den Behörden, dann 
mache ich mit denen Veranstaltungen 
zum Thema Rechtsextremismus, die auch 
immer Beratung für die konkrete Arbeit 
vor Ort in unterschiedlichen beruflich-
funktionalen Zusammenhängen sind. 

Dadurch hat doch sicherlich auch das Zent-
rum ein neues Profil in seinem Angebot ge-
wonnen? 

B. Ja, das ist quasi ein öffentlich-recht-
licher Auftrag, Fortbildungen für Lehr-
kräfte zu machen, die dann als staatliche 
Lehrerfortbildungen anerkannt werden. 
Oder es kommen Schulklassen zu uns, 
um hier politische Bildung zu genießen. 

Joachim, vor wenigen Jahren wurde durch 
eine Studie der Friedrich-Ebert-Stiftung fest-
gestellt, dass in Kirchengemeinden rechtsra-
dikales Gedankengut überproportional ver-
treten ist. Gibt es einen Zusammenhang 
zwischen einem bestimmten Typus religiöser 
Haltung und rechtsradikalen Einstellungen? 

T. Das ist nicht meine These. Ich glau-
be, es ist eher so, dass unsere Evange-
lischen eben ganz normale Zeitgenos-
sen sind und sich bei ihnen einfach vieles 
mischt. Bemüht wird gerne das Beispiel 
der Landfrauen, die Sätze formulieren 
wie: „Für uns kommen die Deutschen zu-
erst.“ Doch dieselben Frauen, die so re-
den, sind im Einzelfall sehr menschlich 
und hilfsbereit, auch gegenüber Fremden. 
In solchen Äußerungen steckt auch viel 
Überforderung durch die moderne, globa-
lisierte Welt. Außerdem sind gut gepfleg-
te Feindschaften schon mit dem Nachbar-
ort ganz üblich oder wie hier zwischen 
Oberfranken und Oberpfälzern. Das sind 
menschliche Unzulänglichkeiten und 
Schwächen, und man begeht einen Feh-



vor OrtEEB

16 forum erwachsenenbildung 2/12

ler, sie nur als politischen Extremismus 
zu deuten. Zwar sind solche Menschen bis 
zu einem gewissen Grad durch Demago-
gen mobilisierbar. Denkbar ist aber auch, 
dass zum Beispiel ein Bischof, der einen 
menschenfreundlichen und politischen 
Protestantismus vertritt, das Klima in die 
andere Richtung wenden und etwa sol-
chen Frauen sagen kann, dass im Alten 
Testament steht, ihr sollt die Fremdlin-
ge nicht bedrücken, weil ihr ward selber 
mal Fremdlinge in Ägyptenland, und dass 
Jesus sagt: Was ihr den nächsten meiner 
Brüder und Schwestern tut ... Und das ist 
alles auch in ihnen. Diese Seite müssen 
wir als evangelische Kirche stärken und 
kräftigen. 

B. Extremismus gibt es auch in der po-
litischen Mitte, er beschränkt sich nicht 
auf die radikale Rechte oder Linke. Das 
ist sozusagen die Verfassungsschutzper-
spektive: Hier gibt es die gute Mitte und 
dann gibt es die rechten und linken Radi-
kalen und die Extremisten. Damit spielt 
man Verschiebebahn: Man erklärt das 
Problem zu dem der anderen und es hat 
nichts mit einem selbst zu tun. Doch 
wenn man institutionell denkt, müs-
sen alle, die Evangelischen und Katholi-
schen, die Gewerkschaften und Parteien, 
der Feuerwehrverein und alle Verbände 
bei sich anfangen. Mein Leitspruch in die-
ser Frage lautet: Erst wenn wir erkennen, 
dass wir Teil des Problems sind, können 
wir Teil der Lösung werden. 

Inwiefern sind wir selber Teil des Problems? 
B. Vielleicht kann man es an einem an-

deren Thema verdeutlichen, das in den 
Debatten zur Kirchenverfassung wichtig 
ist. Wenn es um die Frage geht, ob Homo-
sexuelle Pfarrer werden dürfen, da gibt 
es Diskurse und Positionen, die zum Teil 
weit über das Konservative hinausgehen 
und von Rechtsextremen aufgegriffen 
werden können. In diesem Sinne sind wir 
Bestandteil. Das ist übrigens eine große 
Stärke des Bündnisses für Toleranz, dass 
wir uns noch auf die klassischen Institu-

tionen hin orientieren, die sich mit ihrer 
Geschichte auseinandersetzen, wie etwa 
dem Bayerischen Lehrerinnen- und Leh-
rerverband, und ihre Rolle während der 
Nazizeit aufgearbeitet haben. 

T. Und es stimmt, was die Dekanin 
Schürmann sagt: Die leitenden Leute der 
evangelischen Kirche positionieren sich 
inzwischen in dem Bündnis. Das tun sie 
aber auch deshalb – das ist meine These –, 
weil wir hier vornewegmarschiert sind 
und es uns gelungen ist, einen gewissen 
Sog zu erzeugen. Ich glaube, dass wir hier 
in Wunsiedel und der Gegend eine Hege-
monie übernommen haben: Die Braunen 
kriegen hier keinen Fuß in die Tür. Lass 
es mich so sagen: Im Fichtelgebirge bei-
ßen Nazis auf Granit und in Franken sind 
nur die Bratwürste braun.

Zeigt sich in dieser individualisierten Zueig-
nung moralischer Überzeugungen eine Eman-
zipation von der Orientierung an kulturellen 
Eliten, die einen moralischen Konsens vorle-
gen, der sich aus der Erinnerung an Verbre-
chen speist?

T. Es war ein dialektischer Prozess, aus-
gehend von der Evangelischen Jugend 
oder dem Arbeitskreis Evangelische Kir-
che gegen Rechtsextremismus, dem sich 
auch die leitenden Kirchenleute nicht ent-
ziehen konnten. 

B. Spannend daran ist, dass es in die-
sem Prozess des Sich-Wehrens gegen 
Rechtsextremismus zentral um die Fra-
ge nach der Demokratie geht. Worin be-
steht sie? Ist sie etwas Formales? Demo-
kratie ist nicht einfach erlernbar durch 
einen Kursus oder so, sondern sie muss 
erfahren werden, indem man sich wider-
ständig mit etwas auseinandersetzt und 
merkt, dass man Rechte hat und um diese 
Rechte kämpfen muss. Ich versuche den 
Leuten auch immer klar zu machen, dass 
sie sich von diesen Rechtsextremisten 
nicht die Agenda aufnötigen lassen sol-
len. Die Leute auf den Dörfern empfinden 
meine Beratung und Vorträge auch ganz 

stark als Ermutigung und Ermunterung. 
Sie lernen, sich als Herr oder Frau der Pro-
zesse zu verstehen, die hier anstehen, für 
die sie sich von niemandem die Berech-
tigung holen müssen. Aber darüber hin-
aus muss auf der Ebene der Landeskirche 
die Vernetzung stärker werden. Eine Art 
runder Tisch der evangelischen Landes-
kirche zum Thema Rechtsextremismus 
wäre gut, um den Erfahrungsaustausch 
mit Theologinnen und Theologen zu ge-
stalten. Ebenso wichtig ist jedoch die Ar-
beit mit Familien, mit Konfirmandinnen 
und Konfirmanden, der Gefängnisseelsor-
ge, der Caritas. Vor allem hier versuchen 
die Rechten über junge Frauen in die so-
zialen, erzieherischen und pflegerischen 
Berufe hineinzukommen und ihre Thesen 
zu verbreiten. 

Welche künftigen Impulse und Strukturver-
änderungen für die evangelische Erwachse-
nenbildung ergeben sich aus Eurer Arbeit und 
der Organisation eines Bildungszentrums? 

T. Es wird weiterhin so sein, dass Leute, 
die jetzt durch diese Arbeit angeregt wer-
den, etwa über Demokratie oder das Zu-
sammenleben von Menschen in Europa 
nachzudenken, dass die neugierig werden 
auf politische Fragen.

B. Ich glaube, die Organisationsent-
wicklung wird künftig andere Formate 
nötig machen, die zwischen Beratung und 
Bildung stehen. Auch die Ausrichtung auf 
bestimmte Akteursgruppen wird wichti-
ger, denn ich mache keine politische Bil-
dung für „Endverbraucher“, sondern für 
Menschen in ihrer jeweiligen Funktion als 
Bürgermeister, als Polizist, als Mitglied 
in der Bürgerinitiative oder als Schullei-
ter. Und wir brauchen eigentlich nicht 
noch mehr Unterricht über den National-
sozialismus, sondern viel mehr so etwas 
wie eine Wertschätzung demokratischer 
Vorgänge und somit eine umfassende 
politische Bildung, die nicht in den Ab-
rechnungseinheiten des Teilnehmerdop-
pelstundensystems aufgeht. 

Vielen Dank für das Gespräch.
Das Gespräch führte Andreas Seiverth.

Dr. Joachim Twisselmann 
Stellvertretender Leiter des Evangelischen Bil-
dungs- und Tagungszentrums Alexandersbad 
Martin Becher 
Geschäftsführer des „Bayerischen Bündnis für  
Toleranz“



EEB

17forum erwachsenenbildung 2/12

Standpunkte

Stellungnahme des Rats der Weiterbildung zum Vorschlag 
der Europäischen Kommission für eine Verordnung des 

Europäischen Parlaments und des Rates zur Errichtung des 
EU-Programms „Erasmus für alle“

Bildung ist die Voraussetzung für gesellschaftliche Teilhabe 
und wirtschaftliche Entwicklung. Die Europäische Union (EU) 
braucht eine umfassende Bildungsförderung, um den Fortbe-
stand der EU zu sichern. Das bedeutet, in lebenslanges Lernen 
(LLL) zu investieren. Denn gerade das Lernen in allen Phasen des 
Lebens und der Erwerbsbiografi e ist von entscheidender Bedeu-
tung in einer globalen Gesellschaft, einem sich stetig ändernden 
Arbeitsmarkt und den sich somit verändernden Anforderungen 
an die Menschen sowie einem Europa der Bürgerinnen und Bür-
ger. 

Der Rat der Weiterbildung begrüßt, dass die Europäische Kom-
mission sich der Verwirklichung des LLL für alle EU-Bürger ver-
schrieben hat und mit dem Programm „Erasmus für alle“ diese 
Ziele umsetzen möchte. So heißt es in dem Entwurf der EU-
Kommission, der am 23. November 2011 vorgestellt wurde, dass 
mit dem neuen Programm die EU-Maßnahmen strukturell bes-
ser auf den Prozess des LLL abgestimmt werden sollen, die Effi zi-
enz von allgemeiner und berufl icher Bildung gesteigert werden, 
die strategische Ausrichtung verstärkt werden und die Synergi-
en zwischen den verschiedenen Bildungsbereichen effi zienter 
ausgeschöpft werden sollen. Darüber hinaus soll der Einsatz der 
Mittel effektiver erfolgen, die Finanzierungsmodalitäten und so-
mit die formalen Anforderungen für die Bildungsteilnehmenden 
sollen vereinfacht werden. Der Rat der Weiterbildung begrüßt 
ebenso die Budgeterhöhung um 70 Prozent gegenüber der lau-
fenden Förderperiode des Programms lebenslanges Lernen: 

Dennoch gibt es aus Sicht des Rats der Weiterbildung einige kri-
tische Punkte bezüglich des vorgelegten Programmvorschlags. 

1. Der Programmvorschlag begründet nicht nachvollziehbar ge-
nug, warum mit der Zusammenlegung von sieben Bildungs-
programmen (u. a. Schule, Aus-, Berufs- und Hochschulbil-
dung) die Programmziele besser umgesetzt werden können. 
Die Zielsetzungen der Strategie 2020 sind größtenteils bil-
dungsbereichsspezifi sch, was für ein Festhalten an der jetzi-
gen Struktur sprechen würde. Zudem fehlt eine Konkretisie-
rung, welche aktuellen Maßnahmen fortgeführt und welche 
abgeschafft werden sollen. 

2. Eine konkrete Budgetfestlegung für die einzelnen Bildungsbe-
reiche fehlt bisher. Dies ist dringend erforderlich für Bildungs-
einrichtungen, die sich im Bereich der EU-geförderten Bildung 
engagieren. Bisher liegt eine prozentuale Mindestzuordnung 
zu einzelnen Bereichen von 56 Prozent des Gesamtbudgets 
vor. Diesen Zuordnungsanteil gilt es auf mindestens 80 Pro-
zent zu erhöhen. 

3. Der Fokus wird stark auf die Hochschulbildung (25 Prozent der 
geplanten Mittel) gelegt, u. a. auf die Mobilität von Studieren-
den, obwohl gerade diese Gruppe nachweisbar bereits eine 
hohe Mobilität aufweist. Um LLL für alle EU-Bürger zu ver-
wirklichen sowie den europäischen Gedanken zu verbrei-
ten, sollten vor allem Gruppen gefördert werden, die eher bil-
dungsfern sind bzw. eine geringere Mobilität aufweisen wie 
Auszubildende, Migranten, Geringqualifi zierte, Ältere, Jugend-
liche. Denn gerade diese Gruppen würden in hohem Maße da-
von profi tieren. 

4. Der Schwerpunkt des LLL liegt nach dem Abschluss der for-
malen Bildung. Deshalb sollte ein Hauptaugenmerk der EU-ge-
förderten Bildung auf der non-formalen Bildung liegen. Auch 
der demografi sche Wandel, der sich in den meisten EU-Mit-
gliedstaaten vollzieht, sollte verstärkt Berücksichtigung fi n-
den. Für die (allgemeine) Erwachsenenbildung sowie die 
berufl iche Bildung sollte daher jeweils ein eigenes Bildungs-
programm vorgesehen werden, um den vielfältigen Aufgaben 
und Herausforderungen gerecht zu werden. Das Budget der 
allgemeinen Erwachsenenbildung sollte mit mindestens 7 Pro-
zent des Gesamtbudgets ausgestattet werden. 

5. In Deutschland hat sich die Zuständigkeit verschiedener Nati-
onalagenturen anhand von Bildungsbereichen und Zielgrup-
pen bewährt. Der Rat der Weiterbildung lehnt deshalb die Re-
duzierung auf nur eine Nationalagentur ab. 

6. Das neue Programm sieht keine Basisförderung für Europäi-
sche Dachverbände mehr vor. Eine Streichung dieser Förde-
rung hätte drastische Folgen für die Verbände, die mit der 
Kommission arbeiten, um die europäische Bildungspolitik 
praxisorientierter zu gestalten. Eine Unterstützung der Zivil-
gesellschaft im Bereich des lebenslangen Lernens beinhaltet 
auch eine zuverlässige Förderung der zivilgesellschaftlichen 
europäischen Dachverbände. Eine Basisförderung sollte des-
halb wieder in das Programm aufgenommen werden. 

Bonn, den 11.5.2012 


