EB 3] 2011

Oliver Hidalgo

Hidalgo: Paradoxien demokratischer Partizipation

Paradoxien demokratischer
Partizipation

Alexis de Tocqueville und die Zivilgesellschaft

Tocquevilles profunde Analyse der
Demokratie impliziert eine Krisen-
diagnostik, die auf eine system-
inharente politische Apathie der
Burger hinauslauft. Diese sei zwar
theoretisch mithilfe eines von der
Religion evozierten burgerlichen
Verantwortungsgefiihls zu bannen;
jedoch unterhohle die Idee demokra-
tischer Chancengleichheit umgekehrt
gerade die Autoritat von Religion und
Transzendenz und lenke den Fokus
auf materialistisches Wohlergehen
und diesseitiges Gluck. In gewisser
Hinsicht erscheint Tocquevilles
Werben fiir eine religids fundierte
Zivilgesellschaft daher als eine Art
Quadratur des Kreises, doch resultiert
dies letztlich nur aus seiner unvorein-
genommenen Betrachtung des
Untersuchungsgegenstandes: das
Paradoxon der Demokratie.

Einleitung

Denkt man heute an aktive Biirger-
schaft, Sozialkapital, politische Parti-
zipation, Subsidiaritit und Eigenver-
antwortung, so liegt der Rekurs auf
Tocquevilles Werk »Uber die De-
mokratie in Amerika« (1835/1840)
sehr nahe. Schon Mitte des 19. Jahr-
hunderts hatte der franzésische De-
mokratietheoretiker und Politiker vor
den Gefahren einer (berbordenden
Biirokratie, der politischen Apathie

der Biirger, dem Konformitdtsdruck
der Gesellschaft sowie der Dominanz
egoistischer Interessen in der mo-
dernen demokratischen Gesellschaft
gewarnt. Andererseits blieben ihm
die Risiken direktdemokratischer In-
stitutionen — die Verfiihrbarkeit und
mangelnde Fachkompetenz der Men-
ge, die Schwerfilligkeit basisdemo-
kratischer Entscheidungen oder auch
die zeitliche und organisatorische
Uberforderung der Biirgerinnen und
Biirger — keineswegs verborgen. Vor
allem deswegen lohnt eine Auseinan-
dersetzung mit seinen Thesen bis heu-
te, weil Tocqueville die zahlreichen
Ambivalenzen und Paradoxien der
Demokratie schon zu seiner Zeit hell-
sichtig erkannte. Will man daher sei-
ne Einsichten fiir das Verstandnis der
aktuellen Krise der reprasentativen
Demokratie bzw. das Funktionieren
einer politisch handlungsfahigen Zi-
vilgesellschaft nutzen, so gilt es zu-
allererst, die spezifischen Schwachen
des demokratischen Systems zu ver-
stehen, die der franzosische Aristokrat
identifiziert hat.

Probleme der
Demokratie

Individualismus und Zentralismus
In seinen Werken unterstellt Tocque-
ville der modernen Demokratie eine
Tendenz, sich in einer verhdngnis-

Dr. Oliver Hidalgo ist Akademischer Rat am Institut fur Politik-
wissenschaft der Universitat Regensburg.

Oliver Hidalgo: Paradoxien demokratischer Partizipation. Alexis de Tocqueville und die Zivilgesellschaft.

In: Erwachsenenbildung 57 (2011), Heft 3, S. 107-111

vollen Spirale zu verfangen: Je vehe-
menter die Birger ihren privaten und
egoistischen Interessen nachgehen
(deren Erfillung durch die demokra-
tische Chancengleichheit realistisch
wird), desto mehr verliere die Gesell-
schaft als Ganzes ihre Fahigkeit zur
Selbstregulierung und trete die Macht
des Verwaltungsstaates auf den Plan.
Aus der Herrschaft der Biirokraten und
Technokraten resultiere wiederum das
individuelle Geftihl der Ohnmacht,
das den einzelnen Biirger nur noch
starker von einem moglichen poli-
tischen Engagement abhilt. Das in-
dividuelle Handeln werde dadurch
zunehmend durch die Administration
ersetzt, bis Letztere die gesamte so-
ziale Tatigkeit steuert. Dabei sdhen
die Menschen in ihren demokratisch
legitimierten Beherrschern keine Ty-
rannen, sondern Vormiinder, die ihre
Schiitzlinge nach einem vorgefertig-
ten Plan Uberwachen, belehren und
notfalls gegen ihren Willen gliicklich
machen. Der freie Wille wird nicht
gebrochen, sondern zermiirbt, bis
der Einzelne freiwillig auf die Aus-
tibung seines Willens verzichtet. Die
Selbstbeschrankung der politischen
Aktivitat verhindere, dass sich freiheit-
liche Sitten und Institutionen etablie-
ren kénnen. Die immer unmiindiger
werdenden Biirger verfallen so stetig
in groflere Abhédngigkeit von der Zen-
tralgewalt. Diese zwinge »selten zu
einem Tun, wende sich aber »fortwah-
rend dagegen, dass man etwas tue«.
Der demokratische Verwaltungsstaat
»zerstort nicht, er hindert, dass et-
was entstehe; er tyrannisiert nicht, er
hemmt, er driickt nieder« und »l6scht
aus, er stumpft ab, und schlielflich

107



bringt er jedes Volk so weit herunter,
dass es nur noch eine Herde dngst-
licher und arbeitsamer Tiere bildet,
deren Hirte die Regierung ist« (DA
I, S. 464).

Die zunehmende Atomisierung der
Biirger und das um sich greifende po-
litische Desinteresse, die Tocqueville
der modernen Demokratie attestiert,
sind die signifikanten Entwicklungen,
die er mit dem Begriff des individua-
lisme belegt. Als »iiberlegendes und
friedfertiges Gefiihl, das jeden Biirger
drangt, sich von der Masse der Mit-
menschen fernzuhalten und sich mit
seiner Familie und seinen Freunden
abzusondern«, bringt der Individua-
lismus den Einzelnen dazu, die Ge-
sellschaft sich selbst zu tberlassen.
Im Bewusstsein des gleichen staats-
biirgerlichen Status reduziert nicht nur
jeder seine geistigen Einsichten auf
die eigene Vernunft, sondern richtet
auch »alle seine Geflihle auf sich
allein« (DA 11, S. 147). Unfahig, ihre
Verantwortung fiir das Gemeinwesen
selbststandig in die Hand zu nehmen,
Uibertragen die Biirger die Losung der
sozialen und politischen Probleme
weitgehend auf die Biirokratie.

Rechte und Pflichten
Die Diagnose der schleichenden Ero-
sion des offentliches Lebens und des

sozialen Zusammenhalts in der mo-
dernen Demokratie hat in der Folge
bei zahlreichen Denkern und Autoren
Anklang gefunden. Man denke an Han-
nah Arendts Vita activa und die dort
erhobene Klage tiber die Durchdrin-
gung des o&ffentlichen Raumes durch
private Belange, die fiir die moderne
Massengesellschaft charakteristisch sei
und das gemeinschaftliche Handeln
korrumpiere.! Oder an Richard Sen-
nett, der seiner bekannten Studie tiber
den Verfall des offentlichen Lebens
und die Tyrannei der Intimitit nicht
zuféllig ein Epigraf aus der Demo-
kratie der Amerika voranstellte.> Und
auch Jirgen Habermas’ Strukturwan-
del der Offentlichkeit beruft sich — in
kritischer Distanz — auf die Einsichten
Tocquevilles,> wobei er insbesondere
dessen »ambivalente Auffassung« ins
Zentrum der Betrachtung stellt.

Tatsachlich zahlt das Erkennen der
demokratischen Ambivalenz zu den
grofiten Leistungen des franzosischen
Aristokraten, wird darin doch der Wi-
derspruch transparent, dass es gerade
das durch Demokratie und Menschen-
rechte gestdrkte Individuum ist, das
den subtilen Unterdriickungsmecha-
nismen der Moderne anheimzufallen
droht. So sei es primar die daraus
resultierende Unabhdngigkeit und
Emanzipation von traditionellen Au-

toritaten wie Adel, Kirche oder Gilde,
das heif8t die praktizierte Autonomie
des Einzelnen, die ihn zum (un-)frei-
willigen Opfer des Verwaltungsdespo-
tismus macht. Allein gelassen, spiirt
das mit Rechten bewehrte Individu-
um seine Ohnmacht, den anonymen
biirokratischen Strukturen etwas ent-
gegensetzen zu konnen, wobei es
nicht zuletzt deswegen daran scheitert,
weil ihm ein Pflichtgefiihl gegeniiber
seinen Mitmenschen oder fiir die Ver-
antwortungsiibernahme im politischen
Gemeinwesen fehlt. In der modernen
Demokratie besteht laut Tocqueville
folglich ein grofer Unterschied zwi-
schen dem Grundrecht auf politische
Beteiligung bzw. der formalen Ver-
ankerung der Volkssouverdnitit auf
der einen und der faktischen Existenz
einer vitalen politischen Kultur auf der
anderen Seite. Eben weil in der de-
mokratischen Gesellschaft das Recht
des Individuums Gber allem anderen
steht, drohe der politische Raum leer
zu bleiben und die Birgerinnen und
Biirger sich privaten Vergniigungen
hinzugeben. Entsprechend bemiiht
sich Tocqueville in seinen Schriften,
ein Freiheitsverstandnis zu etablieren,
das neben der privaten Autonomie
auch den Gehorsam gegenliiber einer
als gerecht empfundenen Werteord-
nung umfasst.*

Wutbtrger | Schlichtung

108

Foto: Andrea Becker



EB 3] 2011

Religion und
Zivilgesellschaft

Tocquevilles Befiirchtungen mdogen
sich nicht allesamt bewahrheitet ha-
ben. Dass er jedoch gesehen hat, wie
sehr gerade die moderne Massende-
mokratie der verstiarkten Organisa-
tion des politischen Handelns bedarf,
dieses Verdienst ist ihm schwerlich
abzusprechen. Dabei hoffte er, dass
der Einzelne qua medial vermittelten
Informationsaustausches und person-
lichen Engagements in Vereinen und
biirgerlichen Assoziationen sukzessive
zur Méligung seines individuell-ego-
istischen Strebens gelangen wiirde, da
er in der taglichen politischen Praxis
unweigerlich die Interdependenz zwi-
schen partikularen Zielen und den Be-
langen des Ganzen erfahre. Die »Leh-
re vom wohlverstandenen Eigennutz«
(DA 11, S. 182), wie Tocqueville diese
Einsicht nannte, ist gleichzusetzen
mit einer Absage an den Altruismus
sowie der Verkniipfung von Tugend
und Interesse, wie sie in der sozialen
Verflechtung der individuellen Exis-
tenz zum Tragen kommt.

Mithilfe des biirgerschaftlichen En-
gagements sind fiir Tocqueville die
Paradoxien der Demokratie tatsdch-
lich bis zu einem gewissen Grad
zu l6sen. Neben seinem negativen
Potenzial fiir einen »sanften Despo-
tismus« des Verwaltungsstaates birgt
das demokratische System fiir die
Individuen ebenso die Chance, die
eigene Handlungs- und Gestaltungs-
macht gegeniiber dem biirokratischen
Paternalismus zu splren. Indes zwei-
felte der Aristokrat Tocqueville an der
Tragféhigkeit brgerlicher Selbstver-
pflichtung. Dem wohlverstandenen
Eigennutz allein traute er keine aus-
reichenden Integrationsressourcen zu,
um den Spannungen der Marktgesell-
schaft gewachsen zu sein. Als aufge-
klarter Egoismus misse die doctrine
de l'intérét bien entendu unweiger-
lich darin versagen, den Biirgern ein
Gefiihl der Zusammengehorigkeit zu
vermitteln.

Um den sich gegenseitig verstar-
kenden Kreislauf zwischen Zentralis-
mus und Atomismus, Individualismus
und Despotismus zu durchbrechen,

Hidalgo: Paradoxien demokratischer Partizipation

braucht es fiir Tocqueville deshalb
einer tiefgriindigeren Reanimation
dessen, was die Demokratie zu un-
terminieren droht: einer subsididr or-
ganisierten Zivilgesellschaft, die als
pouvoir intermédiare zwischen Staat
und Individuum vermittelt. Dazu sei
es wiederum noétig, dass die Religion
den Materialismus und Gegenwarts-
bezug der demokratischen Biirger
[dutert und ein Gefiihl der gegensei-
tigen Verpflichtung stiftet.

Das genuine Interesse am Gemein-
wesen stellt sich fir Tocqueville erst
ein, wenn Einzelne den Blick nicht
langer auf ihr irdisches Leben und
damit auf ihren kurz- oder lang-
fristig zu erreichenden personlichen
Vorteil heften. Uber den lien social
hinaus aber bedarf die demokratische
Gesellschaft der moralischen Orien-
tierung ihrer Mitglieder. Dabei ver-
traut Tocqueville auf die christliche
Nachstenliebe, um ein moralisches
Miteinander zu stiften (DA I, S. 34;
S. 211 ff.). Abgesehen davon erwar-
tet er von der Religion auch Entla-
stung (DA I, S. 34-35). Indem die
religios vorgegebenen Gewissheiten
die Einzelnen von der Notwendig-
keit entbinden, ethische Regeln und
Normen standig neu zu reflektieren
und zu begriinden, ermoglichen sie
erst die Realitdt einer moralischen
Lebensfihrung.

Das bekannte Bockenforde-Diktum,
wonach der freiheitliche, sakulari-
sierte Staat von Voraussetzungen lebt,
die er selbst nicht garantieren kann,’
findet sich also bereits in der Demo-
kratie in Amerika. Fiir Tocqueville
scheint klar, dass »man das Reich der
Freiheit nicht ohne das der guten Sit-
ten zu errichten und die guten Sitten
nicht ohne den Glauben zu festigen
vermag« (DA 1, S. 22). Die moderne
Demokratie aber benétige die Religi-
on im besonderen Malle, weil nur das
religios fundierte Sozialkapital in der
Lage sei, den egoistischen Partikular-
willen der Individuen zu Giberwinden.
Die »gefahrlichen Triebe« des homme
démocratique, seine Vereinzelung
und sein egoistisches Wohlergehen
(DA1I, S. 37) sind fiir Tocqueville oh-
ne das Wirken der Religion nicht zu

bandigen. Ohne einen gemeinsamen
Glauben sei weder »die Gesamtheit
der Biirger im Streben nach einem
gleichen Ziel fiir lingere Zeit« zu
einigen (DA |, S. 136) noch »die allzu
heftige und ausschliefSliche Neigung
zum Wohlergehen«, die die Men-
schen in der Demokratie empfinden,
»zu ldutern, zu regeln und einzu-
schranken« (DA Il, S. 43).

Zwischen dem Vermogen eines
Volkes, sich selbst zu regieren, und
seiner Religiositdt besteht bei Toc-
queville demgemidls eine folgen-
schwere Analogie.® Ohne Religion,
ohne ethisch-politische Orientierung,
fehle es der Demokratie nicht nur
am ausreichenden Wissen Uber die
Qualitat ihres Outputs, das heifSt der
Gesetze, sondern die Biirger, denen
ihre metaphysische Autoritét verloren
geht, sehnen sich zuletzt nach einem
»Herren«, d.h. einer (unumschrankt
waltenden) politischen Instanz. Dass
die Unabhdngigkeit in beiden Be-
reichen, Religion und Politik, am
Ende nicht mehr auszuhalten sei,
formuliert Tocqueville zum zentralen
Satz seines Werkes, dass derjenige,
der »nicht glaubig, horig werdenc,
und derjenige, der »frei« ist, »gldubig
sein muss (DA 11, S. 36).7

Solche und andere Ausfiihrungen
erklaren, warum sich insbesondere
amerikanische Kommunitaristen wie
Robert Bellah (1985)® und Robert
Putnam (1995) auf die religits konsti-
tuierte Zivilgesellschaft Tocquevilles
berufen haben.

Das demokratische
Paradox

Tocqueville beklagt den drohenden
Verlust der politischen Handlungsfa-
higkeit der Biirger in der modernen
Massendemokratie. Weil die Indivi-
duen in der Ara der Chancengleich-
heit und Marktgesellschaft darin
konform gehen, sich auf private, ma-
terialistische Ziele zu konzentrieren
und sich eine »natiirliche« politische
Klasse, wie sie vormals der Adel bil-
dete, nicht mehr herauskristallisiert,
werden dem modernen Verwaltungs-
staat tendenziell immer mehr Befug-

109



nisse ibertragen. Quasi als Gegengift
empfiehlt Tocqueville, dass sich in
der Demokratie die isolierten Indi-
viduen zu madchtigen Gruppen und
Entscheidungstragern, d.h. in seinem
Jargon kiinstlichen aristokratischen
Personlichkeiten (DA 1l, S. 472) zu-
sammenschliefen und autonom die
Dinge regeln, die sie direkt angehen.
Sein Pladoyer fiir politische Selbstver-
antwortung bezieht sich dabei auf das
Prinzip der Subsidiaritat:

»Die Vorsehung hat jedem (...) das
notige Mall von Vernunft gegeben,
das er zur selbststandigen Fiihrung der
ihn allein angehenden Dinge braucht.
Das ist der grofe Leitsatz, der (...) der
biirgerlichen und politischen Gesell-
schaft zugrunde liegt: Der Familienva-
ter wendet ihn auf seine Kinder an, der
Herr auf seine Diener, die Gemeinde
auf die Gemeindeangelegenheiten,
die Provinz auf die Gemeinden, der
Staat auf die Provinzen (...) Auf das
Ganze der Nation ausgedehnt, wird
er zum Dogma der Volkssouverdnitdt«
(DAL, S. 590).

Getragen wird das Ganze wie gese-
hen von der Religion,” ohne die sich
fir Tocqueville weder eine Vermitt-
lung von privaten und politischen
Handlungszielen noch ein echtes Zu-
sammengehdrigkeitsgefiihl (auf der
Ebene bestimmter Gruppen wie der
gesamten Gesellschaft) einzustellen
vermag. Ohne die Religion als sittlich-
moralisches Bindeglied miissten fiir
Tocqueville die sich herausbildenden

Akteursgruppen, Vereine, Lobbys und
Parteien genau darin versagen, mehr
zu erreichen als einen zermiirbenden
Kleinkrieg partikularer Interessen.

Das Problem an jener »Therapierung«
der Demokratie durch die Religion
liegt fiir Tocqueville indes darin, dass
das demokratische System gerade das
untergrabt, was es fiir eine freiheitliche
politische Kultur am dringendsten be-
nétigt. Zu Beginn des zweiten Bandes
der Demokratie in Amerika' analy-
siert er diesbeziiglich die Tendenz der
demokratisch-egalitdren Gesellschaft,
die Autoritdt der Religion herauszu-
fordern und sie insbesondere in ihrer
offentlich-politischen Rolle infrage zu
stellen. Eine geistige Autoritit oder
Tradition aulerhalb der eigenen Ver-
nunft anzuerkennen falle den nach
rationalen Interessen handelnden und
sich in intellektueller Unabhédngigkeit
wahnenden demokratischen Biirgern
unheimlich schwer. Insofern wandeln
sie sich mehr und mehr zu Carte-
sianern, die letztlich an allem und
jedem zweifeln und alles der indivi-
duellen Disposition unterstellen — fiir
die Religion kein guter Nédhrboden,
selbst wenn Descartes seinerzeit an
Gott als Letztbegriindung festhielt. Im
Zeitalter der Demokratie sieht Tocque-
ville daher das anonyme Regime der
offentlichen Meinung anbrechen: Am
Ende garantiere nur die Autoritdt der
opinion commune, dass das Gesetz
der demokratischen Gleichheit nicht
verletzt werde. Nur wenn das zahlt,

ZU DEN BILDERN IN DIESEM HEFT

Wutburger

»Gegenlicht 21« ist ein Netzwerk engagierter Fotografen, die unter

diesem Namen einen kinstlerischen Beitrag zur gesellschaftlichen
Auseinandersetzung um »Stuttgart 21« leisten wollen. Individuelle Positionen
verschiedener Foto-Autoren stellen unterschiedliche Aspekte des Themas
dar. Sie zeigen ihre Arbeiten im 6ffentlichen Raum, sehr gerne auf Stral3en
und Platzen, wo sie ihre Bilder auf dem Boden auslegen, um Passanten

zur Auseinandersetzung mit der Materie einzuladen, bieten die Bilder als
Postkarten, riickseitig versehen mit Informationsbeitragen zu dem Projekt
Stuttgart 21, stellen die Bilder im Internet zur Verfiigung (www.gegenlicht21.
de), als Prasentation oder Ausstellung. Fir ihre Arbeit nehmen sie nur
Spenden, die den Opfern der Proteste zugutekommen.

110

was alle denken (und nicht die tiber-
legene Meinung einzelner geistiger
Autoritdten, Personlichkeiten, Exper-
ten oder auch Priester), scheint die
hochgeschitzte Vernunft jedes Einzel-
nen jedem anderen gegeniiber gleich-
berechtigt. Die Demokratie, die den
Menschen »von allen seinen Mitbiir-
gern unabhdngig macht, liefere ihn
insofern zugleich »der Wirkung der
groferen Zahl aus«. Dabei bekehre
die offentliche Meinung »zu ihrem
Glauben nicht durch Uberzeugung,
sie zwingt ihn auf und Idsst ihn durch
eine Art von gewaltigem geistigem
Druck auf den Verstand jedes Einzel-
nen in die Gemiiter eindringen« (DA
I, S. 21 f.). Die Abweichung von den
mehrheitlich gesetzten Normen und
Anschauungen wird mit sozialer Aus-
grenzung quittiert. Die Offentlichkeit
entwickelt so einen enormen Konfor-
mitdtsdruck. Einzelne und Minder-
heiten werden gezwungen, zur Mei-
nung der Mehrzahl zu konvertieren
respektive den Ansichten derjenigen
Gruppen zu folgen, die sie fiir die
Mehrheit halten.

Elisabeth Noelle-Neumann bemiihte
Tocqueville folgerichtig als Kronzeu-
gen fiir ihr Konzept der Schweigespira-
le."" In dessen Insistieren auf den Kon-
formitdtszwang durch die Ansichten
der Mehrheit geraten die positiven
Aspekte der offentlichen Diskussion
tatsdchlich deutlich in den Hinter-
grund.” Gemal} der Tocquevilleschen
Ausflihrungen neigt die Demokratie

Wutbtrger | Argumente
Foto: Martin Sigmund



WutbUrger | Staatsgewalt

Uber den Transmissionsriemen der
offentlichen  Meinung stattdessen
dazu, ihre eigenen Probleme und
Schwdchen stindig zu reproduzie-
ren. Erschwerend kommt hinzu, dass
die erwdhnten kiinstlichen »aristokra-
tischen Personlichkeiten«, die in der
demokratischen Massengesellschaft
allein die Fahigkeit zu handeln be-
halten — die Akteursgruppen, Vereine,
Lobbys und Parteien, aber auch die
Medien —, in der Demokratie stets dem
Verdacht ausgesetzt bleiben, gegen
das Gebot der Gleichheit zu agieren
und lediglich partikulare Interessen zu
vertreten. Eine sittliche Autoritat, die
sie von dieser Skepsis befreien kénnte,
wird ihnen vom Volk nur selten (und
oft auch zu Recht nicht) zugetraut.

Im Ganzen zeigt Tocquevilles Analyse
der modernen Demokratie damit auf,

Foto: Guntram Gerst

wie das demokratische System buch-
stablich den Ast abzusdgen droht, auf
dem es sitzt. Die Lektire seiner Werke
ist heute umso wichtiger, als sie uns
auf die verborgenen Autoimmunitaten
der Demokratie aufmerksam macht,
weit iiber die (spdtestens seit Weimar)
evidente Gefahr einer (Selbst-)Zersto-
rung der Demokratie durch eine un-
demokratische Mehrheit hinaus. Kann
man Letzterer offensichtlich durch das
Konzept einer wehrhaften Demokratie
begegnen, scheint die Therapie gegen
Individualismus, Privatismus und Ato-
mismus der demokratischen Biirger
ungleich schwerer: Wer gegen den
Trend der politischen Apathie in der
Demokratie handeln will, der tut dies
paradoxerweise meist gegen das Vor-
urteil der unpolitischen 6ffentlichen
Meinung.

ANMERKUNGEN

1 Zur Bedeutung Tocquevilles fiir Arendt siehe

z.B. Boesche 1993 und Lloyd 1995.

Vgl. Sennett 2004, S. 6. Weiterfiihrend Sennett

1979.

Vgl. Habermas 1993, § 15.

Ausfiihrlich dazu Aron 1981.

Vgl. Bockenforde 1976, S. 60.

Ausfiihrlich dazu Allen 1996.

Zur Freiheitsmetaphysik Tocquevilles, die die

geregelte Freiheit des Glaubigen von der unge-

zigelten Freiheit des (atheistischen) Revolutio-
nars unterscheidet, siehe auch DA I, S. 65 und

OC XII, S. 86.

8 Entsprechend erkldrt sich auch der Titel von Ro-
bert Bellahs beriihmter Studie Habits of the Heart
(1985), die in der Tradition Tocquevilles das (ge-
fahrdete) Sozialkapital in den USA untersuchte.

9 Siehe dazu im obigen Zitat auch den Hinweis
auf die géttliche »Vorsehunge.

10 Siehe Teil 1, Kapitel 2.

11 Noelle-Neumann 1991, S. 21, S. 124 ff. Dazu
auch Allen 1991.

12 Fur einen kritischen Kommentar hierzu Haber-
mas 1993, S. 214.

N

N O bW

LITERATUR

Allen, B. (1991): The Spiral of Silence and Institu-
tional Design. Tocqueville’s Analysis of Public
Opinion and Democracy. In: Polity 24,

S. 243-267.

Allen, B. (1996): Tocqueville’s Analysis of Belief in
a Transcendent Order, Enlightened Interest and
Democracy. In: Journal of Theoretical Politics
8.3, S. 383-414.

Arendt, H. (1999): Vita activa oder Vom tdtigen
Leben. 11. Auflage. Miinchen.

Aron, R. (1981): Uber die Freiheiten. Stuttgart.

Bellah, R. et al. (1985): Habits of the Heart. Indi-
vidualism and Commitment in American Life.
Berkeley.

Bockenforde, E. W. (1976): Staat, Gesellschaft,
Freiheit. Studien zur Staatstheorie und zum
Verfassungsrecht. Frankfurt/Main.

Boesche, R. (1993): Tocqueville and Arendt on the
Novelty of Modern Tyranny. In: Lawler, P.; Alu-
lis, J. (Hg.): Tocqueville’s Defense of Human
Liberty. Current Essays. New York, London,

S. 157-175.

Habermas, J. (1993): Strukturwandel der Offent-
lichkeit. Frankfurt/Main.

Lloyd, M. (1995): In Tocqueville’s Shadow. Han-
nah Arendt’s Liberal Republicanism. In: The
Review of Politics 57, S. 31-58.

Noelle-Neumann, E. (1991): Offentliche Meinung.
Die Theorie der Schweigespirale. Frankfurt/
Berlin.

Putnam, R. D. (1995): Bowling Alone. America’s
Declining Social Capital. In: Journal of Demo-
cracy 6.1, S. 65-78.

Sennett, R. (1979): What Tocqueville Feared. In:
The Partisan Review 46, S. 406-418.

Sennett, R. (2004): Verfall und Ende des offent-
lichen Lebens. Die Tyrannei der Intimitét.

14. Auflage. Frankfurt/Main.

Tocqueville, A. (1987): Uber die Demokratie in
Amerika. 2 Bde (DA I/1l). Ziirich.

Tocqueville, A. (1951ff.): CEuvres complétes.

18 Bde. (OC I-XVIII). Paris.

111



