
Eine Einführung in die Erziehungswissenschaft

Hermann J. Forneck
Daniel Wrana

Ein verschlungenes Feld



Hermann J. Forneck
Daniel Wrana

Ein verschlungenes Feld

Eine Einführung in die Erziehungswissenschaft

 W. Bertelsmann Verlag



Bibliografische Informationen Der Deutschen BibliothekBibliografische Informationen Der Deutschen BibliothekBibliografische Informationen Der Deutschen BibliothekBibliografische Informationen Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;

detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

Gesamtherstellung und Verlag:

W. Bertelsmann Verlag GmbH & Co. KG

Postfach 10 06 33, 33506 Bielefeld

Telefon: (05 21) 9 11 01 -11, Telefax: (05 21) 9 11 01 -19

E-Mail: service@wbv.de, Internet: www.wbv.de

Umschlaggestaltung: Christiane Zay, Bielefeld

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Werkes darf ohne schriftliche Genehmigung des Her-

ausgebers und des Verlages in irgendeiner Form reproduziert, in eine andere Sprache übersetzt,

in eine maschinenlesbare Form überführt oder in körperlicher oder unkörperlicher Form verviel-

fältigt, bereitgestellt oder gespeichert werden. Die Wiedergabe von Warenbezeichnungen,

Eigennamen oder sonstigen Bezeichnungen in diesem Werk berechtigt nicht zu der Annahme,

dass diese frei verfügbar seien und von jedermann benutzt werden dürfen, auch wenn diese

nicht eigens als solche gekennzeichnet sind.

ISBN 3-7639-3164-3   Bestell-Nr. 60.01.473Bestell-Nr. 60.01.473Bestell-Nr. 60.01.473Bestell-Nr. 60.01.473

© 2003, W. Bertelsmann Verlag GmbH & Co. KG, Bielefeld



Inhalt

1 Einleitung.............................................................................................7
2 Zwischen Tradition und Neuorientierung ........................................15

2.1 Die Stunde Null oder wie man einen Anfang macht................16
2.2 Reformpädagogik ......................................................................29

2.2.1 Sozio-historischer Kontext..................................................31
2.2.2 Die „Entdeckung” des Kindes und des Jugendlichen........38
2.2.3 Neue Formen schulischen Lernens.....................................42
2.2.4 Volksbildung und Erwachsenenbildung ............................48
2.2.5 Geschichte und Geschichten der Erziehung ......................52

2.3 Geisteswissenschaftliche Pädagogik..........................................53
2.3.1 Erziehungswirklichkeit und Erziehungswissenschaft ........54
2.3.2 Bildung und Kultur .............................................................67
2.3.3 Anknüpfungen und Neuansätze nach 1945 .....................74

3 Zwischen Reform und Kritik..............................................................79
3.1 Modernisierungsprozesse..........................................................80
3.2 Die Reform des Bildungssystems ...............................................84
3.3 Die empirische Erziehungswissenschaft ....................................90

3.3.1 Empirie und Forschungslogik .............................................91
3.3.2 Von der Pädagogik zur Erziehungswissenschaft...............95
3.3.3 Aporien der empirischen Erziehungswissenschaft ............98

3.4 Die kritische Erziehungswissenschaft .......................................99
3.4.1 Erziehung und Emanzipation.............................................99
3.4.2 Kritische Neuentdeckung: Bildungsökonomie ................108

4 Die Rückkehr der Lebenswelt .........................................................113
4.1 Gesellschaftliche Entwicklungen .............................................113
4.2 Transformationen pädagogischer Handlungsfelder...............117
4.3 Modernisierung, Individualisierung, Risikoproduktion ..........119
4.4 Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt..........................123

4.4.1 Alltag und Emanzipation .................................................125
4.4.2 Lebensweltorientierte Erwachsenenbildung...................131
4.4.3 Resümee der “reflexiven Wende”....................................146

5 Die diskursiven Linien - Stichworte zur Wissenschaftstheorie........149
5.1 Transformationen des Wissens................................................150
5.2 Theorie und Wissenschaft........................................................156

Literatur...................................................................................................161

Autoren ...................................................................................................173





5

Vorwort

Immer wieder während der Arbeit an “Ein verschlungenes Feld” schiebt sich
eine Szene aus der Erinnerung in den Vordergrund: Rom, das Forum Roma-
num. Wir stehen in diesem Gelände, unübersichtlich, zunächst sehr begrenzt
erscheinend, dann mit zunehmendem Rundgang größer und größer wer-
dend, in einzelne Objekte zerfallend, immer weniger Differenzen aufwei-
send, eine Struktur nicht preis gebend.

Vor dem ehemaligen Senatsgebäude treffen wir auf eine Familie, drei Gene-
rationen, vielleicht ehemaliger Studienrat, vielleicht Professor, rüstig, huma-
nistisch gebildet, Tochter und Schwiegersohn und zwei pubertierende Enkel.
Was diese an ihrem Großvater nicht schätzen, genießen wir. Wir heften uns
in gebührendem Abstand aber immer in Hörweite an diese Familie. Für ein-
mal lassen wir unsere professionelle Wahrnehmung über Familienstrukturen,
Generationenverhältnisse, adoleszente Jugendliche außer Acht und lauschen
nur dem Großvater. Dieser deklamiert aus dem Gedächtnis, darauf hinwei-
send, dass die folgende Rede genau an dieser Stelle gehalten worden sei. Er
wechselt im Laufe dieses Nachmittags ständig die Rollen, ist Caesar, Diokleti-
an, Brutus, Nero, Priester. So erschließt sich uns im Gang durch das Forum
Romanum das antike Rom, seine Herrschaftsstrukturen, seine Religiosität,
seine Familienstrukturen. Den Wandel der Herrschaftsformen gehen wir ab,
sehen ihn in den Grundrissen der Gebäude, verstehen die architektonischen
Zitate aus früheren Bauwerken, geraten in eine Welt des Denkens, die mit
den Ruinen um uns herum eng verbunden ist. Zum Schluss stehen wir inmit-
ten der Kaiserforen, wissen, warum sie erhöht stehen, schauen über das
Forum Romanum, das uns nun ungleich vertrauter und sowohl geordneter
als auch verschlungener vorkommt.

Auf gewisse Weise könnte der Großvater der uns unbekannten Familie der
heimliche Autor von “Ein verschlungenes Feld” sein. Unsere Darstellungen
sind wie seine systematisch und situativ zugleich, sie verknüpfen theoriege-
schichtliche mit sozialhistorischen Perspektiven. So werden die Sedimentie-
rungen pädagogischen Denkens, die wir mit der geisteswissenschaftlichen
Pädagogik des 19. Jahrhunderts beginnen lassen, dargestellt und zugleich
von dem, durch ein poststrukturalistisches Denken, aufgerichteten Problem-
horizont kritisiert. Pädagogik erscheint dann als ein sich wandelndes Feld von
Diskursen und Praktiken der Erziehung und Bildung. Unsere heutigen erzie-
hungswissenschaftlichen Verständigungen über das Feld brechen mit diesen
Diskursen und Praktiken und beziehen sich zugleich immer wieder auf sie.
Einerseits ist das Feld bestellt und sichtbar, doch zugleich werden die we-
sentlichen Beziehungen erst durch diese Strukturen erkennbar. Wir haben
also keine leicht lesbare Einführung geschrieben, sondern eine, die sprachlich



Vorwort

6

diese Verschlungenheit nachzeichnet. Sie lässt sich als Karte benutzen, um
das Territorium des Feldes zu erkunden. Damit wird eine Differenz zu jenen
Einführungen markiert, die aus didaktischen Gründen aus der Erziehungswis-
senschaft ein wohlgeordnetes Feld machen, übersichtlich, leicht für Prüfun-
gen lernbar, fraglos strukturiert. Genau dies aber kann das Studium der Er-
ziehungswissenschaft so beliebig werden lassen. Man kann an der
Oberfläche der sichtbaren Phänomene verharren und ein bestenfalls enzy-
klopädisches Verständnis von Erziehung und Bildung gewinnen. Man kann
aber auch zu jenen Diskursen und Praktiken vordringen, die das Feld allererst
hervorbringen, indem sie es strukturieren.

In Band I “Ein verschlungenes Feld” wird eine historisch-systematische Per-
spektive angelegt, in Band II. “Ein parzelliertes Feld” steht zunächst eine
differentielle Betrachtungsweise im Vordergrund. Beide Perspektiven werden
abschließend aufeinander bezogen.

Die beiden Bände sind aus unserer zweisemestrigen ‚Einführung in die Erzie-
hungswissenschaft’ entstanden. In diesem Zusammenhang haben wir uns
intensiv mit der Entwicklung von Studienpraktiken beschäftigt. Wenn Sie
dieses Buch erwerben, können Sie mit der vor der hinteren Umschlagsseite
befindlichen, herausnehmbaren Karte den Zugriff auf weitere Materialien zu
unserer hochschuldidaktischen Konzeption und zu den Studienpraktiken
anfordern.

Besonders bedanken möchten wir uns bei Julia Schotte, für die Korrektur
und Layoutarbeiten am Manuskript, die Erstellung der Marginalien und die
inhaltlichen Rückmeldungen und Diskussionen.

Gießen im Mai 2003

Hermann J. Forneck, Daniel Wrana



7

1 Einleitung

Anfang der 70er Jahre saß einer der beiden Autoren dieses Buches als Stu-
dent in einem Seminar zur “Lehrtheoretischen Didaktik” und lauschte inte-
ressiert der Kontroverse zwischen einem Studenten und einem Dozenten.
Ersterer forderte vehement die Verwendung des Bildungsbegriffs für das was
in der Schule passiere, letzterer ebenso engagiert den Lernbegriff (wenn Sie
heute in eine solche Situation geraten, dann sind vermutlich die Rollen ver-
tauscht). Anschließend saßen einige der Erstsemester im E-Raum (Erfri-
schungsraum) der Universität (der übrigens heute noch sehr ähnlich aussieht
und doch einen anderen Namen hat) und kommentierten mit Unverständnis,
mit psychologischen Deutungen und mit politischer Sympathie diese Diskus-
sion. Was wir heute wissen, ahnte einer der Autoren dieses Buches damals
schon mit einem Gefühl der Überforderung: Die studentische Diskussion
verhedderte sich im Gestrüpp von heterogenen Diskursen, politischen, psy-
chologischen, soziologischen, erziehungswissenschaftlichen, pädagogischen
– und die damaligen Studierenden registrierten eine erste Verdopplung des
disziplinären Diskurses (offenbar gehören bestimmte Begriffe wie Lernen und
Erziehungswissenschaft, Bildung und Pädagogik zusammen). Sie diskutierten
über das Verhältnis von Psychologie und Erziehungswissenschaft, über Päda-
gogik und ihre Nachbardisziplinen. Aber es gab zu Beginn der siebziger Jahre
eine gemeinsame Überzeugung, welche den Ordnungsversuchen zugrunde
lag: Es gab gehaltvolle (wissenschaftliche, politische) oder weniger gehalt-
volle (Bequemlichkeit, Unterschätzung, Ignoranz) Argumente. Und es gab
offenbar eine begriffliche Differenz, die nicht belanglos war. Der Frage, so
der studentische Konsens, was es mit den Begriffen “Bildung” versus “Ler-
nen” auf sich hatte, wollte man nachgehen.

Zwei Jahrzehnte später wollten wir in einem Seminar mit 250 Studierenden
das Problembewusstsein um jene Differenz von Bildung und Lernen, Päda-
gogik und Erziehungswissenschaft deutlich machen. Viele der überwiegend
an praktischen Fragen, wie sie es nannten, interessierten Studierenden, woll-
ten die Frage nach der Verschiedenheit von Bildung und Lernen allenfalls als
eine stilistische gelten lassen. Einige aber ließen sich auf die Verschlungenheit
des pädagogischen Feldes ein.

Einige Zeit später haben wir dann in der Linie 1 der Freiburger Straßenbahn
eine Erklärung für diese Verweigerungen gefunden. Die Linie führte zur Mu-
sikhochschule und zur Pädagogischen Hochschule und nach einigen Mona-
ten konnten wir mit Sicherheit vorhersagen, wer an welcher Haltestelle aus-
stieg, so sehr unterschieden sich die Studierenden in ihrem Habitus. Der
pädagogische Alltagsdiskurs, den wir in den Straßenbahngesprächen der
Studierenden beobachteten, gab uns eine Antwort. Er unterschied sich übri-
gens nicht sonderlich von der offiziellen Lehre. Ihm war eigen, jedwede



Einleitung

8

Selbstthematisierung abzuwehren. Begriffliche Strenge war bereits eine
Zumutung für diesen Diskurs, da er wesentlich von Metaphern (Herzog
2002, S. 14–22) lebte, die ihre handlungsleitende (eben praktische) Funktion
verloren, wenn sie einer analytischen Reflexion unterzogen wurden. Wir
haben dies damals als pädagogische Provinz bezeichnet und damit den Beg-
riff der pädagogischen Provinz der geisteswissenschaftlichen Pädagogik
zugleich aufgegriffen und ins Kritische gewendet, um einen Zustand zu be-
zeichnen, aus dem man nicht mehr heraus kommt, sondern im strukturell
gegebenen diskursiven Gefüge der Profession gefangen bleibt, was zur Folge
hat, dass Praxis und Theorie in unproduktiver Weise implodieren.

Wenn wir hier den Versuch unternehmen, in die Problemlagen und das dis-
kursiv Heterogene des pädagogischen Felds einzuführen, so auch deshalb,
weil es eben auch das Andere gab und gibt – Studierende, die sich der Zu-
mutung der Komplexität von Diskursen aussetzen – und wir uns als Wissen-
schaftler eben nur zur Geltung bringen können, wenn wir nicht in dem ge-
gebenen strukturellen Gefüge der Profession gefangen bleiben. Doch die
Geltung gilt eben nur innerhalb eines Diskurses und damit wird schon deut-
lich, dass die Verhältnisse so verschlungen sind, dass wir zumindest einmal
versuchen müssen, zu erklären, was wir im Kontext dieser Einführung unter
einem Diskurs verstehen.

Das etymologische Lexikon von Kluge schätzt das Wort “Diskurs” als zum
peripheren, fachsprachlichen Wortschatz des Deutschen gehörig ein, diese
Beobachtung bezieht sich aber eher auf den heutigen Gebrauch des Wortes.
Wie seine Wortgeschichte zeigt, ist es gar nicht so ungewöhnlich. Bis vor 200
Jahren gab es auch im Deutschen den allgemeinen Gebrauch von “Diskurs”
als Rede oder Gespräch, der sich in den anderen europäischen Alltagsspra-
chen als “discourse”, “discours” etc. noch findet (vgl. Kluge 2002).

Das Wort leitet sich von den lateinischen Wörtern “currere” und “cursus”
her, was “laufen” oder “rennen” sowie “Gang” bedeutete. Mit der Vorsilbe
“-dis” ergibt sich “discursus”, eigentlich so etwas wie “auseinanderlaufen,
hin- und herlaufen, ausbreiten” und übertragen dann “erörtern”, “mitteilen”
und als Nomen “Erörterung” und “Mitteilung”. Im Deutschen kam das Wort
seit dem 16. Jahrhundert als Lehnwort aus dem französischen als Verb “dis-
curieren” oder “discourieren” in Gebrauch. Die Neubearbeitung des Grimm-
schen Wörterbuches nennt vier Bedeutungsbereiche des Verbs (1) einen
Sachverhalt, ein Problem darlegen, (2) aussagen über etwas machen, (3)
dozieren, vortragen, reden, (4) eine Unterhaltung führen, plaudern. Und drei
Bedeutungen dieses Nomens (1) Darlegung, Erörterung, (2) Gespräch, Un-
terhaltung, (3) Gerede, Gerücht. Daneben fanden sich “diskursiv” und “dis-
kursweise”. Man kennt auch eine Reihe klassischer Buchtitel, die “Diskurs” im
Sinne von Abhandlung gebrauchen wie Machiavellis “discorsi” oder Des-
cartes “discours de la méthode” oder Bodmer / Breitingers moralische Wo-
chenschrift “Die Diskurse der Mahlern” (1721-1723). Auch in der Pädagogik



Einleitung

9

findet sich der Diskurs. Der Philanthrop Salzmann etwa verwendet Diskurs
systematisch für Gespräche, die eine Lehr- oder Lernfunktion haben. Dabei
differenziert er nicht zwischen dem Diskurs, den der Vater für das kleine Kind
als Belehrung abhält und zwischen dem Diskurs der “jungen Burschen”, die
über das Gesehene und Erlebte reflektieren (vgl. Salzmann 1961, S. 117).

Im späten 18. Jahrhundert wird der Gebrauch rückläufig; “diskurieren” wird
genauso wie die Alternativen “debattieren” und “disputieren” von dem e-
benfalls seit dem 16. Jahrhundert belegten “diskutieren” verdrängt. Das
“discutieren” als zerlegen verdrängt das “discurieren” als auseinanderlegen.
Das Nomen “Diskurs” und das Adjektiv “diskursiv” werden erst im 20. Jahr-
hundert wieder häufiger. In der deutschen Alltagssprache ist der neuerdings
verstärkte Gebrauch also deshalb etwas auffälliger, da der allgemeine Dis-
kursbegriff sich für etwa 150 Jahre verflüchtigt hatte. “Diskurs” erscheint als
Modewort und Fremdwort, das seine Existenz erst rechfertigen muss. Den-
noch ist der Diskurs in aller Munde. Man spricht vom Diskurs über Aids oder
vom rassistischen Diskurs, aber auch vom pädagogischen Diskurs und vom
politischen Diskurs, man will “einen Diskurs führen” oder auch “einen Diskurs
aktivieren”. Man findet das Wort in Pressemitteilungen, staatlichen Papieren,
in der Volkshochschule, in Talkrunden, im Feuilleton. Peter Schötteler konsta-
tiert: “Das Wort Diskurs gehört zweifellos zu den erfolgreichsten Neologis-
men der letzten Jahre” (Schötteler 1997, S. 134). Der Begriff – so Schötteler
– sei seit den 70er Jahren von “einer Art Codewort”, das nur wenige zu be-
nutzen in der Lage waren, zu einem Allerweltsbegriff geworden, den man
“fast schon wie eine abgenutzte Münze in die Hand nimmt, ohne ihn näher
zu betrachten” (ebd.). Zusammenfassend kann man also feststellen, dass der
Ausdruck “Diskurs” in den europäischen Alltagssprachen auf einen auf die
eine oder andere Weise zusammengehörigen und vom kommunikativen
Standpunkt aus betrachteten Haufen Wörter und Sätze verwies oder ver-
weist. Diesen weitesten Diskursbegriff wollen wir nun einschränken.

In seiner Antrittsvorlesung am College de France, die den Titel, “Die Ordnung
des Diskurses” trägt, spricht Foucault eine Voraussetzung seiner Überlegun-
gen an: “Ich setze voraus, dass in jeder Gesellschaft die Produktion des Dis-
kurses zugleich kontrolliert, selektiert, organisiert und kanalisiert wird – und
zwar durch gewisse Prozeduren, deren Aufgabe es ist, die Kräfte und die
Gefahren des Diskurses zu bändigen, sein unberechenbar Ereignishaftes zu
bannen, …” (Foucault 1991, S. 10f). Was uns im Folgenden also interessiert,
ist die Produktion, die Selektion, die Organisation und die Handlungsfolgen
von erziehungswissenschaftlichen Theorien, Positionen, Auffassungen. Mit
dem Begriff des Diskurses meinen wir den Zusammenhang von theoretischen
Aussagen, Praktiken der Produktion, der Kontrolle, der Selektion dieser Aus-
sagen und der erzieherischen Praktiken, die aus den theoretischen Aussagen
“abgeleitet” werden.



Einleitung

10

Das ist zunächst nichts Neues. Der Titel dieser Monografie “Ein verschlunge-
nes Feld“ unterstellt nun, dass es nicht nur mehrere Diskurse über Erziehung
gibt, sondern auch, dass sie alle gleichzeitig existieren. Uns interessiert im
Folgenden, warum und wie diese entstanden und konstruiert sind. Eine sol-
che Betrachtung geht auf Michel Foucault, einen französischen Sozialphilo-
sophen zurück. Foucault bezeichnet seine Arbeit als das Projekt, “die Prob-
lematisierungen, in denen sich das Sein gibt als eines, das gedacht werden
kann und muß, sowie die Praktiken, von denen aus sie sich bilden” (Foucault
1989, S. 19), zu untersuchen.

Im Rahmen einer Vorlesung in Berkeley über “Diskurs und Wahrheit”, be-
merkt Foucault, dass er in der Diskursanalyse den “Prozess der Problematisie-
rung” untersuche, worunter er versteht: “Wie und warum bestimmte Dinge
(Verhalten, Erscheinungen, Prozesse) zum Problem wurden.” (Foucault 1996,
S. 178). Es sind solche “Dinge”, gesellschaftliche Situationen und Verhältnis-
se, die Foucault als “durchaus real” (ebd., S. 179) bezeichnet, die zu “Prob-
lematisierungen” als Antworten führen. Aber erst die Problematisierungen
sind es, die ein Problem begreifbar und bearbeitbar machen, und so wird das
Problem erst durch die Problematisierung “real”, in dem Sinn, dass es erst
durch die Problematisierung zu einem Gegenstand wird, der klar und deut-
lich benennbar ist. Pädagogische bzw. erziehungswissenschaftliche Theorie-
bildungen stellen dann Praktiken dar, die ein Objekt für erzieherisches Han-
deln und erziehungswissenschaftliches Forschen konstituieren und es so für
das Spiel um richtig oder falsch und wahr oder unwahr verfügbar machen.

In diesem Sinne wollen wir den Leser/-innen das verschlungene Feld reflexiv
verfügbar machen, die Konstitutionsbedingungen erziehungswissenschaftli-
cher Aussagen und Theorien freilegen, darlegen, welche erzieherischen
Handlungspraktiken anschlussfähig werden, welche ausgeschlossen bleiben.

Wir beginnen dazu mit einer “problematischen” historischen Situation, der
“Stunde Null”, also dem Jahr 1945 und versuchen darzulegen, wie man in
dem Spiel der Problematisierungen einen Anfang macht. Wir zeigen, dass
der Anfang ganz wesentlich aus Rückgriffen besteht und bringen deshalb die
Geisteswissenschaftliche Pädagogik und ihr reformpädagogisches Umfeld ins
Spiel.

In einem zweiten Teil zeigen wir die Entstehung zweier neuer Diskurse, den
der empirischen Erziehungswissenschaft und den der kritischen Erziehungs-
wissenschaft vor dem Hintergrund zweier Reaktionsformen auf Modernisie-
rungsprozesse: Reform und Kritik.

Der dritte Teil thematisiert das Ausgeschlossene unter dem Titel “Die Rück-
kehr der Lebenswelt” und verortet einen erziehungswissenschaftlichen Dis-
kurs, der sich inhaltlich um Alltag und Lebenswelt und methodologisch um



Einleitung

11

qualitative Forschungsverfahren dreht, in einem sich verändernden sozialen
und kulturellen Umfeld.

Wir verschränken in allen diesen Teilen sozialgeschichtliche Hintergründe,
Entwicklungen im Bildungssystem, erziehungswissenschaftliche Konzepte,
sozialwissenschaftliche Grundlagentheorien, Forschungsmethoden und das
Selbstverständnis der Pädagogik als Wissenschaft.

Letzteres wird abschließend erneut thematisiert, um die Veränderungen im
Wissenschaftsverständnis der letzten Jahrzehnte explizit zu machen und
dabei werden wir wieder am Anfang landen, nämlich beim Diskurs. Wir wer-
den darlegen, dass die wissenschaftstheoretische Entwicklung ein bestimm-
tes Verständnis von Erziehungswissenschaft nahe legt, und zeigen, inwiefern
dieses sich in dieser Einleitung niederschlägt.

Lesevorschläge

Die Texte dieser Einführung sind z.T. identisch mit einer netzbasierten Stu-
dienumgebung der Professur für Erwachsenenbildung an der Justus-Liebig-
Universität Giessen. Diese Einführung hat also einen hochschuldidaktischen
Hintergrund, den wir hier nicht vollständig wiedergeben können und wollen,
weil die individuelle Lektüre und die kooperative Studienpraxis zwei unter-
schiedliche Wirklichkeiten darstellen. Gleichwohl wollen wir mit einigen An-
merkungen ein Prinzip realisieren, welches auch in unserer Studienumge-
bung wirksam ist: Sie finden hier sowohl metareflexive als auch
handlungsorientierte Hinweise, die es Ihnen ermöglichen sollen, diese Texte
mit Ihrer Studienpraxis zu verbinden. Die Materialien zu Lern- und Studien-
praktiken aus den Einführungsseminaren sind sehr viel umfangreicher. Wenn
Sie dieses Buch erwerben, können Sie mit der Karte im hinteren Schutzum-
schlag den Web-Zugang zu diesen Materialien anfordern.

Zum Kapitel “Zwischen Tradition und Neuanfang”

In diesem Kapitel erhalten Sie sowohl eine historische Einführung in die ge-
sellschaftliche Situation nach 1945, als auch einen ersten wissenschaftstheo-
retischen Einblick in die geisteswissenschaftliche Pädagogik. Wie Sie später
noch nachvollziehen können, findet man an deutschen Universitäten nicht
mehr viele geisteswissenschaftliche Pädagogen. Gleichwohl werden Sie in
vielen Veranstaltungen immer wieder auf geisteswissenschaftliche Denkfigu-
ren treffen. Wir empfehlen Ihnen, in solchen Fällen nachzufragen, mit Ihrem
Dozenten oder Ihrer Dozentin in eine Diskussion um diese Zuordnung zu
kommen.

Die inhaltlichen Darstellungen sind für übliche Einführungen nicht nur um-
fangreich, sondern auch inhaltsreich. Die Texte sind – immer gemessen an
vergleichbaren einführenden Texten – komplex. Dies ist beabsichtigt, wollen



Einleitung

12

wir Sie doch mit einer ersten disziplinären Orientierung zugleich auch mit
einer Studienpraktik vertraut machen. Um nämlich von solchen Texten mög-
lichst viel zu profitieren, empfehlen wir, bei der Lektüre ein Strukturbild des
Textes zu zeichnen. Dieses kann ein sehr praktisches Hilfsmittel für Ihr weite-
res Studium sein. Zunächst empfehlen wir Ihnen, sich einen Überblick über
das erste Kapitel zu verschaffen. Erstellen Sie dann ein Strukturbild, um die
Argumentationsstruktur des Textes besser zu verstehen. Bei Strukturbildern
handelt es sich um ein Studienwerkzeug, bei dem Sie durch Wortfelder und
Verbindungen die Aussagen und Konzepte als Netz- oder Baumstruktur dar-
stellen können. Ziel ist, einen Überblick über die inhaltlichen Aussagen und
die Struktur des Textes zu gewinnen, und die damit einhergehenden Lernef-
fekte zu nutzen.

Zum Kapitel “Zwischen Reform und Kritik”

In diesem Kapitel erhalten Sie eine sowohl historische als auch systematische
Einführung, die die Entwicklungen im Bildungswesen und in der Erziehungs-
wissenschaft betreffen. Historisch wird die kulturelle und gesellschaftliche
Situation der 60er und 70er Jahre dargestellt, systematisch wird mit dieser
Darstellung eine Einführung in die empirische Erziehungswissenschaft und
die kritische Pädagogik verknüpft. Sowohl empirisch orientierte als auch
kritisch-emanzipatorisch orientierte Vertreter/-innen dieser Disziplinen finden
Sie aktuell an bundesrepublikanischen Universitäten. Sollten Sie der Auffas-
sung sein, eine/-n solche/-n in einer von Ihnen besuchten Veranstaltung
identifiziert zu haben, so sprechen Sie diese Person doch an. Wenn Sie dieses
Kapitel bearbeitet haben, so empfehlen wir, einmal in einem Seminar ältere
Kommilitonen und Kommilitoninnen anzusprechen und sie zu bitten, die
Unterschiede zwischen geisteswissenschaftlicher Pädagogik, empirischer
Erziehungswissenschaft und kritischer Pädagogik zu erläutern.

Eine zentrale Studienpraktik ist das Exzerpieren. Exzerpieren bedeutet, Texte
zu komprimieren und zu verdichten. Versuchen Sie den gesamten Text des
zweiten Kapitels auf zwei DIN A4 Seiten zu exzerpieren. Wenn Sie Ihr Ex-
zerpt angefertigt haben, dann analysieren Sie es daraufhin, nach welchen
Relevanzkriterien Sie vorgegangen sind. Sind diese adäquat? Dass sie be-
stimmte Passagen wichtiger als andere fanden, ist kein hinreichendes Argu-
ment für die Legitimation von Relevanzkriterien. Die Frage ist: Aus welchen
Gründen fanden Sie bestimmte Passagen wichtiger als andere und welche
Probleme treten bei solchen Entscheidungen auf?

Zum Kapitel “Rückkehr der Lebenswelt”

In diesem Kapitel stellen wir die Entwicklungen seit den 80er Jahren dar. Um
es gleich vorwegzunehmen: Dieses Kapitel ist schwieriger als die vorange-
gangenen. Das hat etwas mit dem Inhalt zu tun. Bisher konnte man recht
gut gesellschaftlich-kulturelle und erziehungswissenschaftliche Entwicklun-



Einleitung

13

gen aufeinander beziehen und periodisieren. Letzteres wird nun schwieriger
und dadurch ergeben sich unübersichtliche Positionierungen. Andererseits
berichten wir in diesem Kapitel von Entwicklungen und Positionen, die Sie
selbst während Ihres Studiums wieder erkennen können.

Wir empfehlen Ihnen in diesem Kontext einen Aspekt, ein Problem, eine
Fragestellung zu vertiefen. Sie suchen z.B. die Originalliteratur in der Biblio-
thek, recherchieren, ob es weitere, von uns nicht angegebene Literatur gibt.
Versuchen Sie, einzelne Positionen von Wissenschaftler/-innen, die Ihnen
dabei begegnen, innerhalb des beschriebenen erziehungswissenschaftlichen
Feldes zu verorten.





15

2 Zwischen Tradition und Neuorientierung

Nach 1945 waren weite Teile Europas und der Welt durch den Terror des
Nationalsozialismus und den zweiten Weltkrieg psychisch, physisch und wirt-
schaftlich zerstört. Viele Millionen Menschen sind Opfer von Krieg, politischer
Verfolgung, Rassismus und Völkermord geworden. Das Ziel der faschisti-
schen Regime im deutschen Reich, in Italien und Japan ist ein Umsturz der
Weltordnung gewesen. Sie hatten sämtliche Kontinente in den Krieg von
1939 bis 1945 verwickelt. Die Verbrechen dieser Regime waren längst be-
kannt, als die Alliierten Europa befreiten. Die Deutschen hatten in den Augen
der Weltöffentlichkeit jede moralische Glaubwürdigkeit verloren. Der Zeit-
punkt der bedingungslosen Kapitulation am 8. Mai 1945 wird oft als “Stun-
de Null” bezeichnet. Diese Sprachregelung erweckt den Eindruck, als wäre zu
diesem Zeitpunkt alles möglich gewesen, man hätte ganz neu anfangen
können, man hätte die Vergangenheit abschließen können. Dahinter verber-
gen sich aber weitreichende Fragen, die die Diskussion um die “Aufarbei-
tung” dieser Vergangenheit seither bestimmen, wie etwa diese: Wurde
Deutschland von einer “Handvoll Faschisten” verführt und überfallen” und
die Vielen haben nur stillgehalten, auf die Stunde Null gewartet, oder waren
die meisten Deutschen mit dem nationalsozialistischen Regime einverstan-
den? Oder: War der Sieg der Alliierten 1945 eher eine Befreiung vom Natio-
nalsozialismus oder eher ein Sieg über “Deutschland”? Und nicht zuletzt
betreffen diese Fragen die Erziehung: Wie wurde jemand erzogen, der 1933
der Machtergreifung der NSDAP zustimmte und sie beförderte und wie
konnte jemand, der in einem faschistischen Regime aufgewachsen war, an
einer demokratischen Gesellschaft mitwirken? Mussten die Deutschen nicht,
wenn sie mit dem nationalsozialistischen Regime einverstanden waren, wenn
so viele von ihnen Teil dieses Regimes waren, in einem gigantischen Pro-
gramm “umerzogen” werden? Theodor W. Adorno, ein Vertreter der kriti-
schen Theorie der Frankfurter Schule hat 1966 in seinem Aufsatz “Erziehung
nach Auschwitz” die Auffassung vertreten, “Die Forderung, dass Auschwitz
nicht noch einmal sei, ist die allererste an Erziehung” (Adorno 1970, S. 92).

Daher beginnt unsere Darstellung der Entwicklung der Ansätze der Erzie-
hungswissenschaft mit jenem sonderbaren Moment, in dem sich für das
Erziehungswesen und die darin noch oder wieder tätigen Akteure die Frage
stellt: Wie anfangen? In jedem Fall war es ein Anfang, der Voraussetzungen
hatte, die selbst bereits in den letzten Jahrzehnten des 19. und den ersten
des 20. Jahrhunderts entstanden waren. In der Zeit des deutschen Kaiserrei-
ches und in der Weimarer Republik ist das pädagogische Feld mit seinen
Institutionen geschaffen worden, haben sich aus reformpädagogischen Be-
strebungen heraus neue Ansätze und Berufsbilder entwickelt, hat sich die
Pädagogik als Geisteswissenschaft konstituiert. Das gilt auch für die außer-

Gab es eine
“Stunde Null”?

“Erziehung nach
Auschwitz”



Zwischen Tradition und Neuorientierung

16

schulische Pädagogik, die sich institutionell etabliert hat und enorm ausge-
baut wurde.

In Kapitel 1.1 werden wir die verschiedenen Positionen und Programme
schildern, die für den Neuaufbau des Bildungswesens nach 1945 zur Disposi-
tion standen und zeigen, wie sich schließlich die Restauration der Strukturen
aus der Weimarer Republik durchsetzte. Kapitel 1.2 hat die Voraussetzung
dieser Entwicklung zum Thema, also die Entstehung des Bildungssystems
und die Bestrebungen der Reformpädagogik in der Weimarer Republik, die
Erziehungspraxis des Kaiserreichs zu verändern. In Kapitel 1.3. werden wir
die geisteswissenschaftliche Pädagogik darstellen, die bis Anfang der 60er
Jahre in der Erziehungswissenschaft vorherrschend war. Das Kapitel 1.4.
wird, ausgehend vom Beginn der großen Bildungsreformen in den späten
50er Jahren, nochmals einen Blick zurück auf den “Ausgang einer Epoche”
werfen.

2.1 Die Stunde Null oder wie man einen Anfang macht

Die Bewältigung des Alltags

In den letzten Kriegsjahren wurden viele deutsche Städte im Flächenbom-
bardement durch die Alliierten zerstört. Die Menschen wohnten nach dem
Krieg meist in Notunterkünften oder in den Kellern ihrer Häuser. Auch viele
Schulen und Universitäten waren unbrauchbar: In Kiel beispielsweise waren
von 1 134 Unterrichtsräumen nur noch 100 erhalten und benutzbar. Viele
Kinder waren Voll- oder Halbwaisen. Eine Umfrage von 1947 ergab, dass von
11 000 Schulkindern in Fürth 60% keine festen Schuhe, 40% keine Winter-
kleidung hatten und 35% zu zweit oder zu dritt in einem Bett schliefen (vgl.
Glaser 2000, S. 85).

Der Alltag brachte ungeheure Probleme und erforderte, vieles neu zu lernen.
Horst Siebert, ein Erziehungswissenschaftler, der seit 1970 den Lehrstuhl für
Erwachsenenbildung in Hannover inne hat, schreibt:

“Obwohl das Bildungswesen erst allmählich wiederaufgebaut
wurde, war vielleicht keine Epoche der deutschen Geschichte so
lernintensiv wie diese Nachkriegszeit. Es war eine Zeit des Überle-
bens, des Identitätslernens, des interkulturellen Lernens. Gelernt
wurde, aus Kartoffeln und Rüben ein schmackhaftes Essen zuzu-
bereiten, aus Bucheckern Öl herzustellen, alle Reste wiederzuver-
werten. Erlernt werden mußte eine neue politische und kulturelle
Identität, verlernt werden mußten rassistische, faschistische, bio-
logistische, autoritäre Deutungsmuster. Gelernt wurde die Ver-
ständigung mit den Soldaten der Alliierten, das Zusammenleben
mit den Flüchtlingen, das Verhandeln auf dem Schwarzmarkt. Die



Die Stunde Null oder wie man einen Anfang macht

17

Frauen lernten, ohne Unterstützung der Männer Steine zu klop-
fen, Kinder zu versorgen, kriegsverletzte Männer zu pflegen...”
(Siebert 1994, S. 52).

Das Zitat von Siebert zeigt eine wichtige Einsicht, mit der sich die Wissen-
schaft der Erwachsenenbildung in den letzten Jahren verstärkt beschäftigt:
dass nämlich Lernen nicht nur institutionell organisiertes Lernen ist, sondern
oft unbemerkt und “nebenbei” erfolgt. Ein Lernen und Erwerben von neuen
Eigenschaften, Kompetenzen oder Fähigkeiten also, das gar nicht als Lernen
wahrgenommen wird. Diese Form des Lernens wird als Lernen “en passant”,
informelles oder auch inzidentelles Lernen bezeichnet (vgl. Reischmann
1995). Die Alltags- und Überlebensstrategien in der Nachkriegszeit stellten
tatsächlich enorme Lernaufgaben dar, für die keine Kurse zu belegen waren,
und für die kein organisiertes Bildungsprogramm zur Verfügung stand.

Die Lernanlässe, die Siebert hier aufzählt, sind aber sehr unterschiedlich.
Während die vielen Taktiken des Alltags von der Zubereitung von Rüben bis
zum Verhandeln auf dem Schwarzmarkt aus der Not entstanden, im Alltag
zu überleben, ist es fraglich, welche Not dazu zwingt, eine “neue politische
und kulturelle Identität” anzunehmen oder “rassistische, faschistische, biolo-
gistische, autoritäre Deutungsmuster” zu verlernen. Die Alliierten haben mit
den Programmen zur “Reeducation” der Deutschen versucht, diesen Lern-
und Bildungsprozess auf eine “neue politische und kulturelle Identität” hin zu
steuern. Solche Steuerungsversuche führen allerdings zu eigenen Problemla-
gen, da sie auf die Trägheit und den Eigensinn des zu Steuernden stoßen.
Diese Zusammenhänge möchten wir zunächst darstellen.

Schuld und Verantwortung der Deutschen

Deutschland hatte eine enorme moralische Schuld auf sich geladen; es war
für den Zweiten Weltkrieg und die Morde an Juden, Slawen, Sinti und Roma,
an behinderten Menschen und Homosexuellen verantwortlich. Es musste, so
die Auffassung der Alliierten, seine Schuld eingestehen und daran gehindert
werden, die anderen Länder Europas erneut zu bedrohen. Die Frage, wie
dieses Ziel erreicht werden könne, wurde in den USA schon während des
zweiten Weltkriegs diskutiert. Manche Vertreter der Siegermächte, wie der
US-Finanzminister Henry Morgenthau, vertraten die These einer Kollektiv-
schuld und prinzipiellen Gefährlichkeit der Deutschen. Diese Einschätzung
der Deutschen hat ihre Geschichte, denn bereits nach dem Ersten Weltkrieg
hatte der russische Anarchist Bakunin sich ähnlich geäußert. Morgenthau
folgerte daraus weitreichende Maßnamen: Deutschland sollte in kleine Staa-
ten zersplittert werden, der Wiederaufbau einer deutschen Industrie sollte
verhindert und ein Land mit “landwirtschaftlichem und ländlichem Charak-
ter” sollte entstehen. Morgenthau ging davon aus, dass eine landwirtschaft-
lich strukturierte Gesellschaft weniger kriegerisch sei als ein industriell entwi-

Inzidentielles Ler-
nen als Überlebens-
strategie

Sind die Deutschen
unverbesserlich?



Zwischen Tradition und Neuorientierung

18

ckeltes Land und dass nur durch die fehlende Möglichkeit zur Rüstungspro-
duktion der Gefahr eines Missbrauchs derselben zu begegnen sei (Görtema-
ker 1999, S. 23).

Aber noch vor der Kapitulation setzte sich eine gemäßigtere Position durch.
Deutschland sollte nicht zerschlagen, aber entnazifiziert und umerzogen
werden. Auf der Potsdamer Konferenz im Juli 1945 haben die Alliierten im
Abschlusspapier folgende politische Linie festgelegt:

“Der deutsche Militarismus und Nazismus werden ausgerottet,
und die Alliierten treffen nach gegenseitiger Vereinbarung in der
Gegenwart und in der Zukunft auch andere Maßnahmen, die
notwendig sind, damit Deutschland niemals mehr seine Nachbarn
oder die Erhaltung des Friedens in der ganzen Welt bedrohen
kann. Es ist nicht die Absicht der Alliierten, das deutsche Volk zu
vernichten oder zu versklaven. Die Alliierten wollen dem deut-
schen Volk die Möglichkeit geben, sich darauf vorzubereiten, sein
Leben auf einer demokratischen und friedlichen Grundlage von
neuem wiederaufzubauen. Wenn die eigenen Anstrengungen des
deutschen Volkes unablässig auf die Erreichung dieses Zieles ge-
richtet sein werden, wird es ihm möglich sein, zu gegebener Zeit
seinen Platz unter den freien und friedlichen Völkern der Welt ein-
zunehmen.” (Potsdamer Abkommen 1945, Punkt III)

Und in der weiteren Konkretisierung zum Bildungssystem heißt es:

“Das Erziehungswesen in Deutschland muß so überwacht werden,
daß die nazistischen und militaristischen Lehren völlig entfernt
werden und eine erfolgreiche Entwicklung der demokratischen I-
deen möglich gemacht wird.” (Potsdamer Abkommen 1945,
Punkt III,7)

Diese Leitlinien wurden in mehreren Direktiven des Alliierten Kontrollrates
und der vier Militärregierungen präzisiert und waren von den “vier großen
D’s” bestimmt: Demilitarisierung, Denazifizierung, Dezentralisierung und
Demokratisierung (vgl. Görtemaker 1999, S. 25). Dabei verfolgten die Besat-
zungsmächte allerdings unterschiedliche Ziele und Praktiken. Der Wiederauf-
bau des Bildungswesens wurde in jeder Zone und jedem Bundesland ge-
trennt und nach unterschiedlichen Prinzipien durchgeführt. Besonders
zwischen den drei Westzonen und der sowjetischen Besatzungszone ent-
standen erhebliche Differenzen, die 1948 zur Auflösung des Kontrollrates
und 1949 zur Gründung zweier deutscher Staaten, der Bundesrepublik
Deutschland und der Deutschen Demokratischen Republik führten. Der Ge-
gensatz einer westlichen, kapitalistischen Welt und einer östlichen, sozialisti-
schen Welt manifestierte sich schließlich in den beiden Machtblöcken NATO
und Warschauer Pakt, die sich bis Ende der 80er Jahre in einem kalten Krieg
gegenüberstanden.

Wiederaufbau als
Eindämmung des

Kommunismus



Die Stunde Null oder wie man einen Anfang macht

19

Reeducation und Entnazifizierung

Der Begriff Reeducation kommt aus dem psychotherapeutischen Kontext
und bedeutet, etwas bereits Gewusstes neu zu lernen, einen verschütteten
Zustand wiederzuerlangen. Er wurde in der US-amerikanischen Diskussion
um die Voraussetzungen für die Etablierung demokratischer Institutionen in
Deutschland zum ersten Mal in politischem Kontext gebraucht. Die “Umer-
ziehung” bezog sich also nicht nur auf eine Reform des Bildungswesens,
sondern sollte das gesamte kulturelle Leben der Deutschen erfassen. Sie
sollte ein groß angelegtes Programm sein, in dem die Bevölkerung Deutsch-
lands mit demokratischen Verhaltensweisen vertraut gemacht wird und in
dem sich das politische Bewusstsein und das politische Wertesystem ändern
sollten (Bungenstab 1970, S. 20). Die Entnazifizierung war daher der erste
Schritt in der Reeducation.

Die erste, noch stark von Morgenthaus punitiver Linie inspirierte Direktive der
amerikanischen Militärregierung (JCS 1067) forderte die Offiziere dazu auf,
“gerecht, aber fest und unnahbar” gegenüber dem “besiegten Feindstaat”
Deutschland zu sein (Görtemaker 1999, S. 25). Bis Frühjahr 1946 wurden in
der amerikanischen Zone 120 000 als gefährlich eingestufte Personen inter-
niert. Mit dem “Gesetz zur Befreiung vom Nationalsozialismus”, das in der
amerikanischen Besatzungszone 1946 verabschiedet wurde, sollte die Entna-
zifizierung in die Verantwortung der deutschen Länderministerien übergeben
werden, sie sollte ein Test für deren Demokratiefähigkeit sein (ebd., S. 26).
Ein Fragebogen mit 131 Items war die Grundlage für die Überprüfung der
deutschen Bevölkerung, ihre Einstufung in “Hauptschuldige, Belastete, Min-
derbelastete, Mitläufer und Entlastete” (ebd.) sowie diverse Strafen vom
Entzug der Arbeitserlaubnis über Geldstrafen bis zur Gefängnishaft. Die
beiden anderen westlichen Besatzungsmächte schlossen sich diesen Maß-
nahmen ab 1947 an.

Wie tief Lehrerinnen und Lehrer in den Nationalsozialismus verstrickt waren,
können einige Zahlen zeigen. Bei 1 791 willkürlich herausgegriffenen Frage-
bogen von Lehrer/-innen in Hessen zeigten sich 1 042 als “verwendungsun-
fähig”, 452 konnte keine aktive nationalsozialistische Tätigkeit nachgewiesen
werden und nur 21 konnten sich als aktive Gegner des Nationalsozialismus
ausweisen. In Würzburg mussten sogar 90% aller Lehrer/-innen entlassen
werden (vgl. Bungenstab 1970, S. 74).

Die Praktiken der Entnazifizierung stießen auf erheblichen Widerstand und
Unwillen auf Seiten der deutschen Bevölkerung und wurden bald unterlau-
fen: Man stellte sich gegenseitig so genannte “Persilscheine” aus und be-
scheinigte sich so seine Unbelastetheit. Die Fragebögen wurden als “katholi-
sche Gewissensprüfung” oder “inquisitorische Praxis” empfunden (vgl. Glaser
2000, S. 43).

Demokratie lernen?



Zwischen Tradition und Neuorientierung

20

Horst Siebert hatten wir eingangs mit der Aussage zitiert, dass nationalisti-
sche und rassistische Einstellungen “verlernt” werden mussten. Dies gelang
in der Bundesrepublik erst nach geraumer Zeit, wenn man einer Umfrage des
Allensbach-Instituts zu den politischen Einstellungen der Deutschen glauben
schenken kann, nach der noch 1951 etwas mehr als 40% auf die Frage nach
Deutschlands bester Zeit mit “das Dritte Reich” antworteten (Arbeitsgruppe
Bildungsbericht 1994, S. 33).

In der sowjetischen Besatzungszone fanden die Entnazifizierungen gründli-
cher statt als in den Westzonen. Man schaltete unter dem Titel der Entnazifi-
zierung allerdings nicht nur ehemalige Nazis, sondern auch Regimegegner
aus und etablierte “sowjetisierte” Wirtschaft, Staat und Bildungswesen. Die
Westzonen und die Ostzone unterschieden sich auch darin, wie Deutsche bei
der Neugestaltung einbezogen wurden. Die Sowjetunion gab den Aufbau
von Anfang an in die Verfügung deutscher Exilkommunisten, die schon wäh-
rend des Krieges in Moskau geschult worden waren. Die Westmächte gingen
diesen Weg erst verzögert und setzten dann auf die konservativen Eliten der
Weimarer Republik (Görtemaker 1999, S. 31). Damit waren die Weichen in
Richtung eines radikalen Umbaus des Bildungswesens im Osten und Restau-
ration des überkommenen deutschen Bildungssystems im Westen bereits
gestellt.

Die Neuorientierung der amerikanischen Reeducation-Politik

Bereits 1946 begannen die britischen und amerikanischen Politiker die kom-
munistische Sowjetunion als eine größere Gefahr für den Westen als
Deutschland anzusehen und zugleich eine Allianz von Deutschland und
Russland zu befürchten: Die größte Gefahr sei ein “wieder erstarkendes
Deutschland, das gemeinsame Sache mit Russland macht” (Außenminister
Ernest Bevin, zitiert nach Görtemaker 1999, S. 36). Die Westmächte wech-
selten bald ihren Kurs von der Kooperation mit Russland hin zu einer Politik
der “Eindämmung” des Kommunismus. Der Marshall-Plan von 1947 bis
1952, ein umfangreiches Programm zum wirtschaftlichen Wiederaufbau
Europas war ebenso ein Element dieser Politik wie der organisatorische Zu-
sammenschluss der drei Westzonen. Die Deutschen im Westen wurden für
die Amerikaner immer mehr vom zu erziehenden Problemfall zum zu för-
dernden Partner. Dieser Perspektivenwechsel konnte für die Reeducation-
Politik nicht ohne Folgen bleiben.

Darüber hinaus wurden die Paradoxa einer Zwangsdemokratisierung immer
deutlicher. Die Pläne der Militärregierungen, ein modernes Bildungswesen
aufzubauen, das demokratische Strukturen unterstützen sollte, stießen bei
den zum Aufbau herangezogenen konservativen Eliten auf wenig Gegenlie-
be. Die Militärregierungen gerieten mit ihren Reformplänen in ein Dilemma:
Wenn sie eine aktive und autoritäre Umerziehungspolitik verfolgten, wie zu

Sowjetisierung oder
Restauration

Westzone: vom
Problemfall zum

Partner



Die Stunde Null oder wie man einen Anfang macht

21

Anfang die USA, mobilisierten sie ein “Anti-Besatzer-Ressentiment”, das jede
Wirksamkeit verhinderte. Versuchten sie es jedoch mit pragmatischeren
Methoden der “indirekt rule” wie die Briten, so war ihr Einfluss von vornher-
ein begrenzt (Herrlitz u.a. 1993, S. 163 ff; vgl. auch Bungenstab 1970, S. 38
f). Unter der neuen Weichenstellung kam man den Deutschen nun immer
mehr entgegen und akzeptierte ihre konservativen bildungspolitischen Kon-
zeptionen. Die neuen Direktiven der amerikanischen Besatzungsmacht (ab
JCS 1776) und die Direktive des Kontrollrats Nr. 54 zum Bildungswesen ver-
suchten dem Rechnung zu tragen. JCS 1779 enthält die Anweisung:

“Your Government holds, that the reeducation of the German
people is an integral part of policies intended to help develop a
democratic form of government and to restore a stable and
peaceful economy; it believes, that there should be no forcible
break in the cultural unity of Germany, but recognizes the spiritual
value of the regional traditions of Germany and wishes to foster
them; it is convinced that the manner and purposes of the recon-
struction of the national German culture has a vital significance for
the future of Germany” (zit. nach Bungenstab 1970, S. 180).

Schon im zweiten und dritten Jahr der Besatzung wurde die Verantwortung
für das Bildungswesen an die Kultusminister der neu gegründeten Länder
abgegeben. Die Pläne der Reeducation wurden immer weiter zurückge-
nommen, man begnügte sich damit, über die Fortschritte im Schulwesen
anderer Länder zu informieren.

Die Neuordnung des Schulsystems in den Westzonen

Diese Zusammenhänge können an der Entwicklung des Schulsystems noch
einmal verdeutlicht werden: Als die Schulen im Herbst 1945 wiedereröffnet
wurden, fehlte es in großem Ausmaß an Schulräumen und durch die Entnazi-
fizierung gab es einen akuten Lehrermangel. Man dachte zunächst daran,
die Schulbücher der Weimarer Republik wieder einzuführen, aber auch diese
erwiesen sich wegen der darin vertretenen nationalistischen und militaristi-
schen Ideologie als unbrauchbar (Bungenstab 1970, S. 99 ff). Angesichts der
materiellen Not musste man sich mit dem Nötigsten behelfen.

Die wohl folgenschwerste bildungspolitische Entscheidung bestand darin,
mangels alternativer Pläne, das alte dreigliedrige Schulsystem, das sich wäh-
rend der nationalsozialistischen Herrschaft verfestigt hatte, zu übernehmen.
Erst eine Kommission amerikanischer Erziehungswissenschaftler, die
Deutschland bereiste, forderte eine zentrale Reform des Schulsystems und
eine flächendeckende Einführung der Gesamtschule. Sie argumentierte vor
allem mit der politischen Prägung, die die Schüler/-innen durch die unter-
schiedlichen Schulen der Weimarer Zeit erhalten hatten:



Zwischen Tradition und Neuorientierung

22

“Dieses System hat bei einer kleinen Gruppe eine überlegene Hal-
tung und bei der Mehrzahl der Deutschen ein Minderwertigkeits-
gefühl entwickelt, das jene Unterwürfigkeit und jenen Mangel an
Selbstbestimmung möglich machte, auf denen das autoritäre Füh-
rerprinzip gedieh. [...] Es ist augenscheinlich, daß das Erziehungs-
system eines Landes die Grundlagen des Klassengeistes verstärken
oder auch eine kulturelle Gemeinschaft aller Bürger aufbauen
kann. Für eine demokratische Gesellschaft kommt nur die zweite
Möglichkeit in Frage” (Zook-Kommission, zitiert nach Herrlitz u.a.
1993, S. 161).

Ein Schulsystem mit getrennten Zügen (Hauptschule, Realschule, Gymnasi-
um), so das Argument, unterstütze die fatale Struktur von Gehorsam, Füh-
rung und Gefolgschaft, die als eine der Ursachen der Naziherrschaft betrach-
tet wurde. Eine Demokratie kann sich aber kein “Kastenwesen” leisten, in
dem eine Schicht der Führenden und eine Schicht der Gehorsamen durch das
Erziehungssystem erzeugt werden. Nur eine gemeinsame Schule kann eine
kulturelle Gemeinschaft von Bürgern hervorbringen.

Die Kontrollrats-Direktive Nr. 54 von 1947 nahm diese Vorschläge der Zook-
Kommission als verbindlich auf. Reformvorschläge deutscher Schulpolitiker
der ersten Jahre gingen in eine ähnliche Richtung. Zu den neuen Konzepten
gehörte in der Regel eine Erweiterung der Grundschule auf sechs Jahre. Erst
danach sollten Schultypen differenziert werden. Modelle in Hessen und Nie-
dersachsen enthielten zudem einen gemeinsamen Kern-Unterricht für die
Mittelstufe und weitgehend angenäherte Lehrpläne. Das Berliner Schulge-
setz von 1948 enthielt sogar eine zwölfjährige Einheitsschule, die ab der 8.
Klasse mit einem gemeinsamen Kern-Unterricht in einen berufspraktischen
und einen wissenschaftlichen Zug differenzierte (Herrlitz u.a. 1993, S. 162).

Einer der wichtigsten Akteure in den Bildungsreformen der BRD, der ehema-
lige hessische Kultusminister und spätere Leiter des Frankfurter Instituts für
Sozialforschung, Ludwig von Friedeburg, zeigt in seiner Monografie für die
einzelnen Bundesländer, dass es in den ersten Jahren eine ganze Reihe von
Ansätzen und Projekten zur Schulreform gab. Die projektierten Reforman-
sätze scheiterten allerdings entweder bereits im Vorfeld an der Gesetzge-
bung, oder sie wurden von konservativ-liberalen Nachfolgeregierungen rück-
gängig gemacht (vgl. Friedeburg 1989, Kapitel V). Die Gründung der BRD
und die Orientierung der Bildungspolitik an der Eindämmung des Kommu-
nismus verstärkte diese restaurative Tendenz.

Herrlitz, Hopf und Tietze urteilen in ihrer “Deutschen Schulgeschichte”:

“In der Folge dieser Veränderungen der Deutschlandpolitik der
Westalliierten gewann im Bildungswesen der konservative Block
aus CDU/CSU, Kirchen, Philologen- und Realschullehrerverband,
Unternehmervereinigungen und Vertretern der Hochschulen die

Schule: kulturelle
Gemeinschaft oder

Kastenwesen?

Abwehr von
Reformansätzen



Die Stunde Null oder wie man einen Anfang macht

23

Oberhand. Ihre je besonderen Interessen trafen sich im Verhindern
und Zurückschrauben der demokratischen Schulreformansätze der
Nachkriegsjahre” (Herrlitz u.a. 1993, S. 164).

Die Position der Erziehungswissenschaft

Auch die in der Weimarer Zeit prominent gewordenen geisteswissenschaftli-
chen Pädagogen stützten die Abwehr der Strukturreformen. Eduard Spran-
ger lehnt in einem Artikel auf Anfrage der “Wirtschaftszeitung” von 1949
jede “äußere” Reform des Bildungswesens strikt ab und fordert dagegen
eine “Innere Schulreform”, was eine Rekonstruktion des dreigliedrigen Sys-
tems mit einer vierjährigen Grundschule, einer Volksschule, Real- und Mittel-
schulen sowie höheren Schulen bedeutete (Tenorth 1992, S. 265). Als Recht-
fertigung diente noch für einige Jahre die Begabungstheorie. So
veröffentlichte der Pädagoge Heinrich Weinstock 1956 erneut sein Buch von
1936, in dem er den drei Schultypen drei Begabungstypen und schließlich
drei gesellschaftliche Funktionen zuwies. Der Bildungshistoriker Heinz-Elmar
Tenorth stellt diese Anschauung in Zusammenhang mit der alten ständischen
Gesellschaft: Die “Hierarchie von Kompetenzen und von Rechten in der Ges-
taltung und Aufsicht über Arbeitsverhältnisse: niedere, zu überwachende
Tätigkeiten für die Massen, Anleitungsfunktionen für die mittleren sowie
Leitungs- und Kontrollfunktionen für die Berufe am oberen Ende der Skala
der sozialen Hierarchie. Die Ständegesellschaft, [...] wird 1956 in solchen
Überlegungen theoretisch wiederhergestellt” (Tenorth 1992, S. 266).

Das Schulwesen in der sowjetischen Besatzungszone

Nur in der sowjetischen Besatzungszone wurde das Bildungswesen von
Grund auf neu gestaltet. Die sozialistische Reform des Bildungswesens war
neben Umbau und Kontrolle des politischen Systems und des Wirtschaftssys-
tems einer der Schwerpunkte der kommunistischen Politik. Bereits 1946
wurde ein Schulgesetz verabschiedet, das umfassende Reformen vorsah. Auf
die achtjährige gemeinsame Grundschule folgte eine Oberstufe mit der Dif-
ferenzierung in Berufsschulen, Fachschulen und einer vierjährigen Oberschule
mit Abiturabschluss. Im Gesetz heißt es, dass die “demokratische Einheits-
schule” der “Brechung des Bildungsmonopols” bevorrechtigter Bevölke-
rungsschichten und der besonderen Förderung bisher beim Hochschulzu-
gang Benachteiligter dienen sollte (Anweiler u.a. 1992, S. 15). Das
Bildungswesen wurde damit vollständig verstaatlicht, vereinheitlicht, zentrali-
siert und säkularisiert.

Nach der Gründung der DDR kam es jedoch zu einer Neuorientierung der
Schul- und Hochschulpolitik. In einem radikalen Bruch mit der “bürgerlichen
Tradition” wurde das Bildungswesen von den Sowjets nach der unter Stalin

Begabungstheorie
als Legitimation

Brechung des
Bildungsmonopols



Zwischen Tradition und Neuorientierung

24

in den 30er Jahren entwickelten sozialistischen Pädagogik reorganisiert und
in seiner Struktur und in seinen Inhalten autoritär ausgerichtet. Der Frontal-
unterricht und die systematische Wissensvermittlung wurden als verbindlich
vorgeschrieben. In dem “Erlass zum Unterricht” heißt es:

“Alle Unterrichtsmethoden, die diesen didaktischen Prinzipien wi-
dersprechen oder sie abschwächen, sind aus dem Unterricht zu
entfernen. Das sind alle reaktionären, imperialistischen Unter-
richtsmethoden” (zitiert nach Tenorth 2000, S. 285).

Gemeint waren alle didaktischen Innovationen, die unter Reformern der
Weimarer Republik entwickelt wurden. Damit zeigte das Bildungswesen der
DDR eine ambivalente Gestalt und eine eigene Form einer restaurativen Pä-
dagogik.

Der Wiederaufbau der Erwachsenenbildung

Die Erwachsenenbildung wurde im Rahmen der Reeducation als bedeuten-
der Faktor betrachtet, sie sollte alle Erwachsenen und insbesondere jene, die
während des Nationalsozialismus die Schule besucht hatten oder im Rahmen
der Hitler-Jugend sozialisiert waren, mit demokratischen Lebensformen und
den Prinzipien einer offenen Gesellschaft vertraut machen. Das “Adult-
Education Manual” der OMGUS (Office of Military Government of Germany,
US) vom Herbst 1946 enthielt gegenüber den ersten Direktiven präzisierte
Vorstellungen vom künftigen Erwachsenenbildungssystem. Josef Olbrich, der
die bisher umfassendste Geschichte der Erwachsenenbildung in Deutschland
vorgelegt hat, referiert:

“Dabei sollte die Erwachsenenbildung als ein integraler Bestandteil
des in der Entwicklung befindlichen Erziehungsprogramms dazu
beitragen, ‚Militarismus und aggressiven Nationalismus' und ver-
gleichbare Erscheinungsbilder der deutschen Erziehungstradition
auszumerzen. Die Erwachsenenbildung sollte zugleich ‚die Wir-
kungsmöglichkeiten des deutschen Volkes aktivieren‘ und entwi-
ckeln, damit dieses unter der Kontrolle der Militärregierung selbst
an diesem politisch-pädagogischen Programm einer neuen politi-
schen Kultur und einer grundlegenden Mentalitätsänderung der
Deutschen mitarbeiten könne” (Olbrich 2001, S. 314).

Die Alliierten waren sich einig, dass der größte Organisationsverbund der
Erwachsenenbildung in der Weimarer Republik, die Volkshochschulen, wie-
deraufgebaut werden sollten. In Berlin, Hamburg und Nürnberg wurden
schon 1945 die ersten Volkshochschulen eröffnet, 1946 fanden die ersten
Volkshochschultagungen statt (vgl. Wolgast 1996, S. 208). Der Ausbau er-
folgte in den vier Besatzungszonen jedoch sehr unterschiedlich. In der sowje-
tischen Besatzungszone (SBZ) wurden die Einrichtungen verstaatlicht und

Sowjetisierung und
Restauration

Demokratische
Lebensformen

durch Erwachse-
nenbildung?



Die Stunde Null oder wie man einen Anfang macht

25

zentral organisiert, die Lehrpläne wurden vereinheitlicht und die Teilnahme
war teilweise verpflichtend. Das erste Volkshochschulgesetz in der SBZ wur-
de schon 1947 vom Landtag in Brandenburg verabschiedet (vgl. Siebert
1994, S. 54).

In den westlichen Besatzungszonen entwickelte sich hingegen eine hetero-
gene Struktur mit einer pluralistischen Trägerschaft unter einer gewissen
Vorrangstellung der Volkshochschule, während auch andere Träger wie die
Kirchen, die Gewerkschaften und die Wirtschaftsverbände Weiterbildungs-
einrichtungen etablierten. In der amerikanischen Zone mussten in den ersten
Jahren Wiedereröffnungen von Einrichtungen, die Einstellung von Personal
sowie Bildungsprogramme und räumliche Voraussetzungen von den zustän-
digen amerikanischen Erziehungsoffizieren vor Ort genehmigt werden. Die
britische Besatzungspolitik war weit mehr an einer Kooperation mit den
deutschen Erwachsenenbildnern als an deren Kontrolle interessiert und for-
derte die Behörden vor Ort auf, Vorschläge zum Wiederaufbau zu unterbrei-
ten. Die französische Militärregierung brachte keine eigenen Vorstellungen
ein, sondern beschränkte sich darauf, den Aufbau der Volkshochschulen zu
gestatten, während sie für den Aufbau des Schulwesens durchaus radikale
Reformkonzepte unterbreitete (vgl. Olbrich 2001, S. 319 f).

Es begann daher ein breiter Prozess der Institutionalisierung der Erwachse-
nenbildung, der aber weitgehend spontan und unsystematisch war und von
Aktivität und Initiative der örtlichen Gruppen abhing (vgl. Olbrich 2001, S.
325). Es zeigte sich zudem bald, dass viele deutsche Volksbildner andere
Vorstellungen und ein anderes Aufgabenverständnis hatten als die Alliierten
und ihren Konzepten misstrauten. Diese gründeten ihre eigenen Einrichtun-
gen, die Briten die Kulturhäuser “die Brücke” und die USA die “Amerika-
Häuser” (Feidl-Merz 1975, S. 19).

Der Bereich der Weiterbildung war in Deutschland traditionell wenig institu-
tionalisiert. Für die öffentliche Finanzierung waren in der Regel die Kommu-
nen zuständig, was zu sehr unterschiedlichen Verhältnissen in den einzelnen
Städten führte. Diese institutionellen Bedingungen änderten sich in der BRD
erst im Laufe der 50er Jahre. Man entwickelte das Aufgabenverständnis,
Weiterbildung sei eine Dienstleistung der Kommune und des Sozialstaats.
Das erste Gesetz entstand 1953 in Nordrheinwestfalen (NRW) noch als
Volkshochschulfinanzierungsgesetz, während es bei den weiteren Gesetzge-
bungen in den 60er Jahren mehr und mehr darum ging, Weiterbildung als
vierten Sektor des Bildungswesens zu gestalten und zu regeln, es handelte
sich also erst hier um Weiterbildungsgesetze. Obwohl in Niedersachsen
schon 1947 die ersten Gesetzesentwürfe in den Landtag eingebracht wur-
den, also im selben Jahr wie in Brandenburg (s.o.), dauerte das Ringen zwi-
schen den Trägern und den politisch Verantwortlichen 14 Jahre, bis 1961 das
erste Weiterbildungsgesetz verabschiedet werden konnte (vgl. Siebert 1994,
S. 54).

Institutionalisierung
der Erwachsenen-
bildung



Zwischen Tradition und Neuorientierung

26

Es hatte in der Weimarer Zeit eine Bewegung von Erwachsenenbildnern
gegeben, die ein innovatives methodisches Repertoire und ein emphatisches
Aufgabenverständnis entwickelte. Dieser reformpädagogische Ansatz be-
zeichnete sich als “Neue Richtung” oder auch als “Hohenrodter Bund”. Der
Wiederaufbau der Volkshochschulen wurde vor allem von Erwachsenenbild-
nern dieser Gruppe wie Eduard Weitsch, Theodor Bäuerle oder Adolf Grim-
me getragen, ihre Publikationsorgane wie die “Freie Volksbildung” wurden
zunächst reaktiviert. Die Versuche, eine begeisterte Volkshochschulbewe-
gung wie in den 20er Jahren zu reaktivieren, verliefen aber eher enttäu-
schend. Eduard Weitsch trat schon 1947 als Herausgeber der “Freien Volks-
bildung” zurück, die daraufhin ihr Erscheinen einstellte. In der letzten
Ausgabe fragte er wehmütig: “Gibt es heute eine Volkshochschulbewegung
in Deutschland?” und kritisierte das “Überwuchern der Nützlichkeiten in den
Lehrplänen” (Weitsch, zitiert nach Siebert 1994, S. 54).

Es bestanden zu viele Differenzen im Aufgabenverständnis zwischen der
Generation der Hohenrodter und den jungen Erwachsenenbildnern: “Es
gelang nicht, die alten Hohenrodter und die neuen, jungen Erwachsenen-
bildner zu einer gemeinsamen Vorstellung über die neuen Aufgaben der
Erwachsenenbildung in einer neuen Zeit zu bringen. Schon der romantisie-
rende und überhöhte Sprachduktus und die Anknüpfung an zentrale Begriffe
der Weimarer Volksbildungstheorie bzw. Gemeinschaftsideologie zeigten,
dass es zu keiner geistig-kulturellen Erneuerung kam” (Olbrich 2001, S. 327).

Die jüngeren Erwachsenenbildner bevorzugten pragmatischere Konzepte,
orientierten sich an konkreter Lebenshilfe und scheuten einen emphatischen
Ansatz. Anstatt nationaler Ideen und der Betonung der Notwendigkeit der
“Volksgemeinschaft” wurden Vorstellungen internationaler Partnerschaft in
den Mittelpunkt gerückt. Dennoch lebten einige der Weimarer Prinzipien
weiter: die methodisch-didaktische Orientierung an kleinen “Arbeitsgemein-
schaften”, das Ziel, nicht die Massen, sondern “aktive Minderheiten” anzu-
sprechen, sowie die insgesamt eher technikfeindliche und kulturpessimisti-
sche Haltung. Man orientierte sich an der geistig-kulturellen Bildung,
während die berufliche Bildung zunächst außen vor blieb. Der Rückzug auf
die “Innerlichkeit” verstärkte sich (vgl. Olbrich 2001, S. 330 ff).

Während man der deutschen Exilliteratur oder der von den Nazis als “Entar-
tete Kunst” gebrandmarkten künstlerischen Avantgarde als Themen der
Erwachsenenbildung große Aufmerksamkeit schenkte, spielte die direkte
Auseinandersetzung mit dem Faschismus keine Rolle, man scheute sowohl
unter den Hohenrodtern wie unter der jüngeren Generation die Aufarbei-
tung der Vergangenheit (Dickau 1980, S. 32 f).

Pragmatismus oder
geistig-kulturelle

Bildung?



Die Stunde Null oder wie man einen Anfang macht

27

Restauration oder Neubeginn

Wie lässt sich der Wiederaufbau des Bildungswesens bilanzieren? Karl-Ernst
Bungenstab kommt aufgrund zahlreicher sozialwissenschaftlicher Untersu-
chungen zur Mentalität der Deutschen in den 60er Jahren zu dem Ergebnis,
dass das entscheidende Ziel der Umerziehung, die Etablierung einer demo-
kratischen Kultur, nicht gelungen sei (vgl. Bungenstab 1970, S. 163-165). Ist
die Reeducation also gescheitert? Gab es einen Neuanfang? Bis heute sind
diese Fragen umstritten. Während konservative Vertreter der Disziplin immer
wieder darauf hingewiesen haben, dass es doch beachtlich sei, dass der
Unterricht überhaupt wieder aufgenommen werden konnte und dass im
kleinen doch eine ganze Reihe von Neuansätzen möglich wurden, kritisieren
Bildungsreformer seit den 50er Jahren die “Restauration” des Weimarer
Bildungssystems und den “versäumten Neubeginn” (Friedeburg 1989, S.
281). Abgesehen von den organisatorischen Problemen der Reeducation, die
auch auf das Auseinanderklaffen einer engagierten Rhetorik mit hohem
moralischem Anspruch und einer geringen finanziellen und personellen Aus-
stattung der Bildungspolitik für die amerikanische Regierung zurückzuführen
sind, verweist die Problematik des Neuanfangs nach 1945 auf eine Reihe von
Strukturproblemen.

Beim Einstieg in dieses Kapitel gingen wir mit dem Zitat von Horst Siebert
von dem Gegensatz informeller und formeller Bildung aus. Das Programm
der Reeducation ist ein Beispiel für den Versuch, durch eine ganze Reihe von
Interventions- und Steuerungspraktiken eine Gesellschaft als Ganze in ihren
Grundstrukturen und die Mentalität ihrer Bevölkerung zu verändern. Diese
Steuerung wurde bisweilen eher direkt, in anderen Fällen eher indirekt, bei-
spielsweise durch Auswahl geeigneter Personen vorgenommen. Dem System
formeller Bildung, der Schule und den Institutionen der Erwachsenenbildung
galt dabei der Hauptfokus. Insofern ist die Reeducation ein typisches moder-
nes Projekt (auf den Begriff der Moderne und seine Implikationen werden
wir noch zurückkommen). Solche bildungspolitischen Projekte auf der Mak-
ro- (gesamte Gesellschaften oder ganze Gesellschaftsgruppen) wie auf der
Mikroebene (Unterrichts- und Seminarsituationen oder das Verhältnis von
Lehrenden und Lernenden) gehören zum Gegenstand der Erziehungswissen-
schaft.

Diese Steuerungsversuche scheiterten allerdings, auch wenn eine kleine
Gruppe von deutschen Bildungsreformern sich vehement dafür einsetzte, an
den gesellschaftlichen Verhältnissen. Der bürgerlich-konservative Block hatte
nach wie vor die gesellschaftliche Hegemonie. Mit Hilfe zahlreicher Praktiken,
wie dem Ausstellen von “Persilscheinen”, oder der Taktik der bayrischen
Vertreter, die Schulöffnungen hinaus zu zögern, gelang es konservativen
Akteuren, die Entnazifizierungs- und Reeducationbemühungen zu neutrali-
sieren. Nachdem die Entscheidungsgewalt an die Bundes- und Länderregie-

Erfolg im Kleinen
oder versäumter
Neubeginn?

Hegemonie des
konservativen
Blocks



Zwischen Tradition und Neuorientierung

28

rungen übergegangen war, setzten sich die Interessen und Konzepte dieses
Blocks durch.

Die meisten Vertreter der deutschen Pädagogik gehörten zu diesem bürger-
lich-konservativen Block und verweigerten sich einer amerikanischen oder
britischen “Umerziehung”. Sie hatten einerseits andere Vorstellungen von
Erziehung, Bildung und Demokratie und waren andererseits nicht der Auffas-
sung, dass die deutsche Pädagogik und ihre theoretische Tradition ange-
sichts des nationalsozialistischen Regimes versagt hatten. Darüber hinaus
konnten viele im amerikanischen Lebensstil keine Alternative erblicken. Es
kam daher nach 1945 nicht nur zu einem Rückgriff auf das alte System in
Schule und Erwachsenenbildung, sondern auch auf die alten Theorien und
Ideen. Die ersten Ausgaben der pädagogischen Zeitschrift “Die Sammlung”,
die Sie in den meisten Universitätsbibliotheken finden dürften, illustrieren
diese geistige Haltung eindrücklich.

Als Beispiel sei ein Zitat von Hermann Nohl zur “Lage im gegenwärtigen
Deutschland” 1947 herangezogen:

“Unser Kompaß sei die einfache Sittlichkeit, ein standhafter Glau-
be an die Ewigkeit der geistigen Welt [...] Wurde bisher sehr laut
gesprochen, so wollen wir still und sachlich werden, und wurden
Phantasie und Gedanken unseres Volkes zu lange einseitig nach
außen gewiesen, so wollen wir sie wieder nach innen lenken und
zur Sammlung führen” (Nohl, zitiert nach Glaser 2000, S. 73).

Ost-West-Differenz

Die Sowjetisierung in der DDR und die Restauration in der BRD lassen sich als
komplementäre Entwicklungen im Auseinanderdriften der politischen Blöcke
verstehen. Die Einheitsschule, die in den ersten Jahren noch von allen Besat-
zungsmächten als Element der Demokratisierung betrachtet worden war,
wurde zum politischen Symbol dieser Differenz: Alle Versuche, sie zu ver-
wirklichen, galten in der BRD seitdem als “kommunistische Nivellierung”
(Herrlitz u.a. 1993, S. 165).

Die Themen dieses Abschnittes werden Ihnen im Folgenden wieder begeg-
nen. Einerseits die geisteswissenschaftlichen Pädagogen in ihrer Etablierung
der Erziehungswissenschaft in der Weimarer Republik, andererseits die Dis-
kussionen um alternative Schulmodelle in den 70er Jahren. Die Idee einer
Gesamtschule und das Verhältnis von Begabung und Lernen wurden ab den
späten 60er Jahren erneut diskutiert. Die Schulen der DDR dienten dabei
manchmal sogar als Vorbild für Schulreformen in der Bundesrepublik. Aller-
dings wurde diese Diskussion aufgrund anderer sozioökonomischer Voraus-
setzungen mit anderen Argumenten geführt (vgl. Kapitel 2.4.2).

Demokratisierung
oder kommunisti-
sche Nivellierung?



Reformpädagogik

29

Vor allem zwei Strömungen wurden von den Erziehungswissenschaften
1945 wieder aufgegriffen: die praktischen Ansätze der reformpädagogi-
schen Bemühungen seit der Jahrhundertwende und die geisteswissenschaft-
liche Pädagogik. Letztere war bis in die 60er Jahre der vorherrschende wis-
senschaftliche Ansatz. Warum die Vertreter dieser Ansätze sich gegen die
Reeducation der Alliierten sträubten und bis 1960 eine konservative Grund-
strömung in Westdeutschland etablierten, wird in den nächsten Kapiteln
deutlich werden.

2.2 Reformpädagogik

Bei dem Versuch, einen Überblick über die so genannte “Reformpädagogik”
zu bekommen, steht man vor einer Reihe heterogener Konzepte, Intentio-
nen, Akteuren, Bewegungen, Modellschulen, didaktischen Praktiken etc.
Während wir in späteren Abschnitten auf einige Positionen, Ansätze und
Entwicklungen differenzierter eingehen werden, möchten wir zunächst Ver-
suche nachzeichnen, der “Reformpädagogik” eine Einheit zu verleihen.

Manchmal werden mit dem Begriff neue oder alternative pädagogische
Konzepte im Allgemeinen bezeichnet. Üblich ist es allerdings, damit auf eine
bestimmte Epoche in der Geschichte der Pädagogik zu verweisen, die vom
Ende des 19. Jahrhunderts bis zum Ende der Weimarer Republik reicht. Diese
Deutung hat der geisteswissenschaftliche Pädagoge Hermann Nohl in den
20er Jahren entwickelt (Nohl 1961, S. 15). Er bezeichnet die Reformpädago-
gik als “deutsche pädagogische Bewegung”, ein homogenes Kollektiv, das
im Kampf gegen die verhärteten Verhältnisse des 19. Jahrhunderts neue
Formen der Erziehung setzt und sich in mehreren Phasen bis in die 30er Jah-
re entwickelt. Nohls Deutung folgt dem reformerischen Sendungsbewusst-
sein der Akteure und ihren Abgrenzungen gegen andere “veraltete” Akteure
im Feld, begründet diese Oppositionen aber im Rückgriff auf große histori-
sche und philosophische Linien, die er zu zeichnen versteht. Die meisten
späteren Darstellungen folgten dieser Konstruktion einer Einheit der Re-
formpädagogik (z.B. Flitner / Kudritzki 1961; Röhrs 1991; Scheibe 1994).

Gleichwohl ist Nohl nicht der erste, der die Differenz alte Pädagogik – neue
Pädagogik gebraucht und gleichwohl ist seine Deutung weder unproblema-
tisch noch unumstritten. Bestimmte historische Zeitabschnitte als Einheit zu
fassen und nach ihren Charakteristika zu fragen, also auf die eine oder ande-
re Weise Epochen zu isolieren, ist eine gängige geschichtswissenschaftliche
Praktik. Ob dies mithilfe des Titels “Reformpädagogik” möglich ist, bezwei-
felt der Erziehungswissenschaftler Jürgen Oelkers. Es gibt eine gewisse stär-
kere Kontinuität zwischen 1890 und 1930, aber die Suche nach den Anfän-
gen reformpädagogischer Konzepte und Argumentationen führt immer
noch weiter zurück in die Geschichte. Bei einem großen Teil der Literatur
findet Oelkers zudem etwas, das er “Applikationshermeneutik” nennt: also

Reformpädagogik
als Epoche oder als
Alternative?



Zwischen Tradition und Neuorientierung

30

“unmittelbare Verwertungsinteressen, die Reformpädagogik mit richtiger
Praxis gleichsetzen und den Kanon der Einheitlichkeit nutzen, um Legitimati-
onsbedürfnisse zu erfüllen.” (Oelkers 1996, S. 8, Hervorh. im Original). Viele
Bezugnahmen auf diese historische Epoche sind also Anschlüsse, die nach
ihrem Gehalt für aktuelles pädagogisches Handeln fragen. Als Beispiel für
diese Position kann eine These von Röhrs dienen, “daß die Reformpädagogik
das Fundament unserer gegenwärtigen pädagogischen Existenz bildet. Hin-
ter unseren Planungen und Handlungen steht bewußt oder unbewußt ihr
Gedankengut” (Röhrs 1991, S. 10). Dass die Reformpädagogik anschlussfä-
hig und würdig ist, wird dabei vorausgesetzt, sodass eine kritische Infrage-
stellung der “besonderen Qualität” der Reformpädagogik gar nicht denkbar
ist.

Oelkers zeigt, dass alle reformpädagogischen Konzepte eine Auffassung
teilen, nämlich dass gesellschaftlicher Fortschritt durch die richtige Erziehung
zu erreichen sei, eine Auffassung, die seit der Reformation eine Grundüber-
zeugung moralischer Kommunikation ist. Es handele sich um “die gleiche
Mischung aus Weltverbesserung und pragmatischer Veränderung; und weil
diese Mischung nie zusammenstimmt, kann sie nur ambivalent begriffen
werden, auf der linken Seite des Spektrums ebenso wie auf der rechten”
(ebd.: 25).

Reformpädagogische Ansätze sind nach Oelkers demnach als Reaktion auf
Modernisierungsprozesse zu verstehen, es handele sich um ein Phänomen,
das mit jeder pädagogischen Praxis auftaucht. Das Projekt einer umfassen-
den Durchsetzung von Bildung durch die Institution Schule selbst provoziert
eine antiinstitutionelle reformpädagogische Strömung. Zugleich werden
reformpädagogische Konzepte, wenn sie realisiert und institutionalisiert
werden, zu einem Teil derselben Institution, gegen die sie sich wenden. Die
reformpädagogische Emphase wird dadurch zu einer wiederkehrenden Figur
in der Pädagogik.

Die Reformpädagogik als eine Einheit zu betrachten, und diese Einheit in
einer Bewegung, einer kollektiven Intentionalität und Subjektivität zu sehen,
ist daher weder richtig noch falsch. Die konstruierte Einheit ist aber keine
natürliche Einheit, die der Sache selbst anhaftet, es handelt sich vielmehr um
eine Selbstbeschreibung der reformpädagogischen Akteure, die über alle
Verschiedenheit der Ansätze hinweg ihre reformpädagogische Identität
permanent neu erfinden. In genau diesem Sinne ist sie dann auch ein Teil des
Feldes, insofern Selbstvergewisserungen und Reflexionen ein Teil der Praxis
sind.

Nach der folgenden Darstellung reformpädagogischer Positionen und Ent-
wicklungen werden wir unter der Überschrift “Geschichte und Geschichten”
nochmals auf jene identitätsbildenden Praktiken eingehen und sie analytisch
als eine reformpädagogische Narration fassen, die für das reformpädagogi-

Richtige Erziehung
durch permanente

Reform

Reformpädagogik
als Identität



Reformpädagogik

31

sche Bewusstsein konstitutiv geworden ist. Im ersten Abschnitt möchten wir
den sozio-historischen Kontext skizzieren, der die Bedingung für die Ent-
wicklung war. Im zweiten Abschnitt wird die “Entdeckung” der Kindheit und
Jugend als Lebensphase behandelt, der wir eine andere Deutung kontrastie-
ren, die diesen Prozess nicht als “Entdeckung”, sondern als “Erfindung” be-
schreibt. In den weiteren Abschnitten werden wir einzelne reformpädagogi-
sche Bemühungen in der Schule und in der Volksbildung skizzieren.

2.2.1 Sozio-historischer Kontext

Die pädagogischen Reformansätze haben einen sozial- und mentalitätsge-
schichtlichen Kontext, den wir im Folgenden explizieren möchten. Die Erfor-
schung solcher historischen Zusammenhänge hat sich erst in den 50er Jahren
in den Geschichtswissenschaften und der pädagogischen Historiographie
etabliert. Neuere Ansätze wie Sozialgeschichte, Mentalitätsgeschichte, die
Geschichte der Strukturen etc. zeichnen sich durch mindestens zwei Merk-
male aus: Sie setzen gegen ein Verständnis der Geschichte der Pädagogik als
Werk innovativer Einzelpersonen die Analyse der Strukturen und Verhältnis-
se, in denen pädagogische Konzepte und Institutionen möglich werden. Und
sie setzen gegen ein Verständnis von Geschichte als Abfolge von Ereignissen
an der Oberfläche der Zeit die Veränderungsprozesse mit längerer Dauer, die
den handelnden Akteuren meist nicht bewusst sind (vgl. Braudel 1977; Ko-
cka 1977, S. 48 ff; Le Goff u.a. 1990, S. 11 ff).

Wirtschaftliche, soziale und politische Transformationen

Im 18. und 19. Jahrhundert erlebten die Gesellschaften Europas einen
grundlegenden Umbau ihrer Strukturen. Aus agrarischen Ständegesellschaf-
ten entwickelten sich nationalstaatlich geformte, moderne Industriegesell-
schaften. Das Territorium, das heute als Deutschland bezeichnet wird, hat
diesen Prozess später angetreten als andere europäische Staaten, vor allem
später als England und Frankreich. Nationalstaatsbildung und Industrialisie-
rung fanden gleichzeitig und ungemein beschleunigt in nur 30 Jahren zwi-
schen der gescheiterten politischen Revolution von 1848/49 und der Reichs-
gründung 1871 statt (Wehler 1995, S. 1250).

Politisch bestand das deutschsprachige Territorium aus zahlreichen kleinen
Staaten und Fürstentümern. Dem preußische Ministerpräsidenten Otto von
Bismarck war es gelungen, dieses Territorium in einer Reihe von Hegemoni-
alkriegen zu einen und 1971 das Deutsche Kaiserreich unter preußischer
Vorherrschaft zu gründen. Die Reichsgründung brachte den vom Bürgertum
lang ersehnten deutschen Nationalstaat, wenn auch unter Verzicht auf Ös-
terreich-Ungarn.

Geschichte als
Strukturen und
Verhältnisse

Modernisierung
und Bildung eines
Nationalstaates



Zwischen Tradition und Neuorientierung

32

Mit der industriellen Revolution veränderte sich die ökonomische und soziale
Struktur der Gesellschaft nachhaltig. Trotz seiner “Verspätung” in den Mo-
dernisierungsprozessen gehörte Deutschland aufgrund seiner Industrialisie-
rungserfolge schon in den 70er Jahren des 19. Jahrhunderts wirtschaftlich
verblüffend schnell zur internationalen Spitzengruppe. Dabei kam es zu ei-
nem enormen Bevölkerungswachstum und zu den größten Binnenwande-
rungen der deutschen Geschichte von Ost nach West und von den ländlichen
Gebieten in die immer größer werdenden Städte (Wehler 1995, S. 513).

Das soziale Feld als Kräfteverhältnis

Die sich entwickelnde kapitalistische Ökonomie, mit ihren Effekten der In-
dustrialisierung und Urbanisierung sowie den spezifischen Machtkonstellati-
onen, die sie hervorbrachte, erzeugte ein neues, sehr konfliktreiches Feld
sozialer Gruppen (Bourdieu 2001, S. 340).

Die traditionelle Machtelite waren die preußischen adeligen Grundbesitzer,
die Junker, zu deren Schicht der Reichskanzler Bismarck gehörte, und die
sowohl den Kaiser stellten, als auch Heer und Verwaltung bestimmten. Die-
ser Elite gelang es lange, die neu entstehenden Gruppen – das Bürgertum
und die Arbeiterschaft – von der politischen Macht fernzuhalten. Das Bürger-
tum scheiterte zwar in der Revolution von 1848, aber es hatte doch soviel
Einfluss gewonnen, dass auch die liberal-demokratische Fraktion sich zuneh-
mend staatsloyal verhielt und ihre kritische Haltung aufgab. Ökonomische
Prosperität und der außenpolitische Machtzuwachs taten ihr Übriges, um das
liberale Bürgertum mit dem Bismarckschen Staat zu versöhnen. Die konser-
vative Fraktion des Bürgertums hatte dessen Linie ohnehin unterstützt. Eine
weitere Teilfraktion war das Bildungsbürgertum, es ist in pädagogischem
Kontext besonders relevant, weil es die Trägerschicht der pädagogischen
Ideen der Aufklärung und der neuhumanistischen Bildungsidee war. Trotz
seiner verschwindend geringen Zahl von ca. 1% der Bevölkerung bildete es
die weithin akzeptierte norm- und wertsetzende kulturelle Elite. Es bestand
aus “hochprivilegierten Modernisierungseliten” im höheren Staatsdienst oder
in akademischen Laufbahnen (Wehler 1995, S. 1271). Bis zum Ende des
Kaiserreichs verlor das Bildungsbürgertum jedoch immer mehr an politischem
Einfluss, während das konkurrierende Wirtschaftsbürgertum erstarkte. Eine
wachsende Zahl der Bildungsbürger zog sich daher auf Modernitätsfeindlich-
keit, erbitterten Kulturpessimismus und die Entwicklung chauvinistischer
völkischer Ideen zurück (vgl. Bollenbeck 1994, S. 239-268).

Als neue soziale Klasse entstand durch die industrielle Revolution die Arbei-
terschaft, die zwar in sich unterschiedliche Klassenlagen umfasste, aber den-
noch von etwa 1850 bis 1950 eine dichte Binnenhomogenität, scharfe Au-
ßengrenzen, eine Kollektivmentalität, eigene Organisationen und damit eine
spezifische Identität entwickelte  ebd.: 773). Als Organisationen bildeten sich

Machtkonstellatio-
nen



Reformpädagogik

33

die Arbeiter-Bildungsvereine, Gewerkschaften und in den 1860er Jahren die
SPD. Obwohl eine immer größer werdende Bevölkerungsgruppe, blieb die
Arbeiterschaft von der politischen Mitwirkung mit Ausnahme der
Reichstagswahl ebenso ausgeschlossen, wie von den übrigen bürgerlichen
Institutionen. In den 80er Jahren wurden ihre Aktivitäten durch die “Sozialis-
tengesetzte” verboten und verfolgt. Den Aufstieg der SPD zur größten Frak-
tion im Reichstag konnte Bismarck dadurch aber nicht verhindern.

Diese verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen und ihre Kämpfe bildeten im
Kaiserreich die Arena, in der um politische Macht und um den Reichtum, den
die kapitalistische Ökonomie zu produzieren begann, gekämpft wurde. Eine
relative Autonomie und eine eigene Dignität erlangten zwei weitere Größen,
die beiden großen Konfessionen, die sich auch politisch organisierten und
das Militär. Im Kaiserreich bildete das preußische Heer einen Staat im Staate
und wurde zum entscheidenden Machtfaktor. So entstanden Konzepte einer
Nationalerziehung, die das Militär in den Mittelpunkt rückten und das
Schlagwort vom Militär als “Schule der Nation” begründeten. Der Sozialhis-
toriker Wolfgang Sauer urteilt: “Die Verwandlung der Armee in eine Schule
zur Disziplinierung der Nation schuf das Gerippe des Militärstaates, in dem
Heer und Vaterland austauschbare Begriffe werden konnten.” (Sauer 1970,
S. 426)

Die bereits erwähnten sozialen Lagen und Genesen (Entstehungsgeschich-
ten) der bürgerlichen Gruppierungen erklären eine umfassende konservative
Allianz am Ende des Kaiserreichs. Während sich in anderen europäischen
Ländern demokratische Praktiken entwickelten, hatten im deutschen Reich
das preußische Militär, der Kaiser, die alten preußischen Adelsschichten so-
wie das nationalkonservative Wirtschaftsbürgertum in einem diffizilen
Gleichgewicht die politische Macht inne. Der nationalistische Chauvinismus
und aggressive Imperialismus zeigte sich nicht zuletzt im Ausbruch des ersten
Weltkrieges, den die meisten Deutschen mit Begeisterung begrüßten. Mit
dem Ende des ersten Weltkrieges waren die das Kaiserreich tragenden, herr-
schenden Gruppen jedoch desavouiert. Zunächst übernahmen das liberale
Bürgertum, das katholische Zentrum und die SPD die Macht in der Weimarer
Republik, aber schon mit den ersten Krisen verloren diese Parteien die Mehr-
heit oder waren nicht mehr kooperationsfähig. Eine antiliberale und antire-
publikanische Stimmung setzte sich durch, in der Weimarer Republik wurden
die Demokrat/-innen zu Außenseiter/-innen (Sontheimer 1988, S. 454).

Diese Rückkehr zu älteren Positionen wurde von ihren Akteuren als “konser-
vative Revolution” bezeichnet, Formen von “Gemeinschaft”, “Volk”, “Nation”
und “Führertum” standen dabei im Mittelpunkt. Roland Bast definiert: “Kon-
servative Revolution steht für eine Denkfigur seit der Jahrhundertwende,
innerhalb derer versucht wurde, in sehr unterschiedlichen Artikulationsfor-
men (Philosophie, Dichtung, pädagogische Entwürfe, politische Theorien …)
politisch-gesellschaftliche Orientierungen zu entwickeln und jenseits von

Herausbildung
konkurrierender
gesellschaftlicher
Gruppen

Konservative Re-
volution in
Deutschland



Zwischen Tradition und Neuorientierung

34

angloamerikanisch aufgeklärter liberaler Demokratie sowie von leninistisch-
bolschewistischen Vorbildern aus dem Osten einen dritten Weg einzuschla-
gen” (Bast 1996, S. 9).

Diese Abkoppelung Deutschlands von der westeuropäischen Entwicklung,
die nach der gescheiterten Revolution von 1848 an die Stelle von Demokrati-
sierungsprozessen die Restauration konservativ-monarchischer und obrig-
keitsstaatlicher Mentalitäten und Strukturen setzte, wurde in den Ge-
schichtswissenschaften als deutscher Sonderweg bezeichnet und zumindest
als Teilerklärung für das Versagen der Weimarer Republik sowie das Abglei-
ten in den Nationalsozialismus herangezogen (vgl. Görtemaker 1999, S. 12;
Wehler 1995, S. 470).

Diese Problematik versucht man in der Geschichtswissenschaft mit dem Beg-
riff der “Mentalitäten” zu fassen, die historische Formationen von Denkwei-
sen sind, zu denen politische Einstellungen ebenso wie Körperkonzepte,
Gefühle, ästhetische Präferenzen etc. gehören (vgl. Le Goff u.a. 1990, S.
137). Zu den kennzeichnenden Mentalitäten im deutschsprachigen Raum
gehörten ein extrem chauvinistischer Nationalismus, Rassismus und Antise-
mitismus, ein alles durchdringender Militarismus, ein obrigkeitsstaatliches
Untertanendenken, die Verbreitung eines autoritären Charakters, eine patri-
archale und sexistische Gesellschaftsformation, Werte wie Zucht und Ord-
nung, Disziplin und Gehorsam etc. Sie werden merken, dass wir Schlagworte
aus unterschiedlichen Theorien und Perspektiven aneinander reihen, die wir
grob als Mentalitätslage des Kaiserreichs fassen, da hier nicht der Raum ist,
näher auf die einzelnen einzugehen. Entscheidend ist jedoch, dass sich diese
Mentalitätslagen in den Erziehungspraktiken wiederfinden. Wenn Sie sich
etwas von dieser Mentalität erschließen wollen, können wir Ihnen den Ro-
man “Der Untertan” von Heinrich Mann bzw. seine kongeniale Verfilmung
von Staudte aus der Nachkriegszeit empfehlen. Wie in anderen Werken der
Literatur dieser Zeit werden Vater-Sohn und Lehrer-Schüler-Konflikte in Ver-
knüpfung mit den gültigen Praktiken nachgezeichnet.

Das pädagogische Feld

Die skizzierte soziale Anatomie ist nicht nur von Bedeutung, weil sie die Men-
talitäten des Kaiserreichs und damit auch die politischen und intellektuellen
“Frontstellungen” bestimmte, sie hat für die Pädagogik eine Reihe von weite-
ren Konsequenzen, die ins 20. Jahrhundert hinein reichen. Denn die entste-
henden pädagogischen Institutionen und theoretischen Reflexionen folgen
den Linien, die das soziale Feld vorzeichnet. Jede Gruppierung, das konserva-
tive und das liberale Lager des Bürgertums, die Arbeiterschaft mit den Ge-
werkschaften und den sozialistischen Parteien und die beiden Konfessionen
haben im Verlauf des Kaiserreichs ihre eigenen Institutionen, ihre von den
anderen mehr oder weniger verschiedenen Diskurse, ebenso wie ihre Publi-



Reformpädagogik

35

kationsorgane aufgebaut. Die Struktur des pädagogischen Feldes scheint bis
zur Weimarer Republik dem sozialen Feld zu folgen.

Dieses soziale Feld lässt sich als Kräftefeld verstehen, das die sich darin ent-
wickelnden pädagogischen Konzeptionen orientiert. Selbst wenn diese – wie
die Reformpädagogik und die geisteswissenschaftliche Pädagogik – die Au-
tonomie des Pädagogischen, also ihre Unabhängigkeit vom sozialen, politi-
schen und religiösen Feld als Einsatz stark machen, bleiben die Akteure auf
die Position zurückverwiesen, aus der sie stammen. Für Reformpädagogik
und geisteswissenschaftliche Pädagogik ist dies zum größten Teil das konser-
vative Bürgertum. Es gibt auf die sozial- und mentalitätsgeschichtliche Situa-
tion also je nach sozialem Standpunkt verschiedene Antworten. Die Reform-
pädagogik ist die Antwort einer sich gegen die Verhältnisse stellenden, aber
doch ihnen und der darin entwickelten Mentalitäten verbunden bleibenden
konservativen Gruppierung. Diese erstaunliche These ist in den letzten Jahren
von verschiedenen Autoren stark gemacht worden, so stellt der Historiker
Roland Bast die Reformpädagogik in den Kontext der sich selbst als “konser-
vative Revolution” bezeichnenden Strömung (Bast 1996, S. 9). Deutschnati-
onale Autoren wie Julius Langbehn oder Paul de Lagarde gehörten für Päda-
gog/-innen zur Pflichtlektüre. Deren Themen wie die mystische
“Volksgemeinschaft”, Ideen eines “organischen Zusammenhalts”, aber auch
Chauvinismus und Antisemitismus gehören zu den Problemen, die Pädagog/-
innen thematisieren.

Die Reformpädagogik erweist sich also als widersprüchliche Realität. Ihr re-
formerischer Impetus wandte sich einerseits gegen die bürgerliche Gesell-
schaft und deren Erstarrung und autoritäre Hierarchie, zugleich gewinnt sie
ihre Kritik vom bürgerlichen Standpunkt her und bleibt seinen Deutungen
verbunden.

Ein kurzer Text des Reformpädagogen Ludwig Gurlitt (1855-1931) von 1902
kann einen Eindruck der entsprechenden Rhetorik vermitteln:

“Tyrannisch ist die Zucht unserer orthodoxen Kirche, tyrannisch die
zur Mißhandlung ausartende Gewalt der militärischen Vorgesetz-
ten, tyrannisch jede entwürdigende Behandlung der unteren Be-
amten vonseiten der Vorgesetzten, tyrannisch die Ausbeutung der
armen, um das tägliche Brot kämpfenden Mitbürger durch die
brutale Gewalt des Kapitals, tyrannisch die Erziehung in Schule
und Haus, wofern sie nicht nach dem Rechte der kindlichen Natur
fragt und nur den Zwang und das Gebot unbedingten Gehorsams
will gelten lassen, tyrannisch ist die gewissenlose Quälerei der Tie-
re, die unserem Schutze anvertraut sind, tyrannisch vor allem der
Gewissenszwang, mit dem man eine freie Entfaltung der geistigen
Kräfte in Wissenschaft und Kunst niederhalten und das Edelste,
was dem Menschen von Gott verliehen ist, sein Gewissen und sei-
nen Wahrheitsdrang, unter eine staatliche Zensur und Gewalt

Reformpädagogik:
Ansatz des konser-
vativen Bürger-
tums?



Zwischen Tradition und Neuorientierung

36

beugen will. Tyrannisch aber auch die tantenhafte Bevormundung,
mit der der deutsche Spießbürger jeder neuen Geistesregung ent-
gegentritt” (aus: Der Deutsche und sein Vaterland, in: Flitner /
Kudritzki 1961, S. 64 f).

Es ist Empörung und Wut, die in diesen Zeilen deutlich wird, ein Empfinden
von Unmenschlichkeit und Tyrannei. Aber es handelt sich andererseits über
weite Strecken um eine romantisierende Kritik, die den reformerischen Ge-
genentwürfen unmittelbar “zuarbeiten” soll. Die kritisierten autoritären For-
men werden durch metaphysische Metaphern von Führung und Gefolg-
schaft ersetzt (Helmer 1988), deindividualisierende Vorstellungen von
Gemeinschaft stehen der Orientierung am Individuum diametral entgegen
(Oelkers 1996, S. 235).

Die Reformpädagogik stammt aus dem konservativen Bürgertum der wil-
helminischen bürgerlichen Gesellschaft und bleibt ihm ambivalent verbun-
den. Auch wenn sie sich partiell dagegen auflehnt, sind Nationalismus, Anti-
semitismus und autoritäres Führertum Teil ihrer Mentalität (vgl. Niemeyer
2001, S. 463).

Die Jugendbewegung

Diese Zusammenhänge können am Beispiel der Jugendbewegung nachge-
zeichnet werden, die zusammen mit zahlreichen weiteren so genannten
Lebensreformbewegungen den Kontext der Reformpädagogik bildete (Kerbs
/ Reulecke 1998, S. 181, 319). Eine der Jugendgruppen, die die Jugendbe-
wegung bildeten, war der 1901 gegründete “Wandervogel”, der aus einem
Ausschuss für Schülerfahrten in Steglitz hervorgegangen war und der, beein-
flusst von Gurlitt, neue Gemeinschaftsformen praktizierte. Diesem Beispiel
folgten Jugend- und Studentengruppen in ganz Deutschland. Ihren Höhe-
punkt fand diese Bewegung mit der Selbstdeklarierung als “Jugendbewe-
gung” bei einem Treffen der Gruppen 1913 auf dem Hohen Meißner bei
Kassel.

Wichtig war für den Wandervogel und ähnliche Gruppen die gemeinsame
Aktivität in einer frei gewählten Gemeinschaft Gleichaltriger. Dazu zählten
vor allem Erlebnisse in der “freien Natur” wie das Singen und Wandern, die
gegen die bürgerlichen Institutionen organisiert waren. Der Körper bot damit
neben der Gemeinschaft ein neues Erfahrungsfeld. Zugleich wurde das Volk
als organisch gewachsene Einheit verherrlicht und einer romantisierten Vor-
stellung von Heimat gefrönt. Hatte das bürgerliche Dasein und die Einwir-
kungen des Kapitalismus zu einem Rückzug des Einzelnen und zu einer Kon-
zentration auf den eigenen wirtschaftlichen Erfolg geführt, so wurde die
freie Selbstentfaltung nun als eigener Wert betrachtet. In der Jugendbewe-
gung war der Topos des Führens und des Führers von Bedeutung: Jede
Gruppe hatte einen Führer, der weder autoritativ bestimmt, noch demokra-

Romantisierende
Kritik und deindivi-
dualisierende Ge-
meinschaft

Körper, Volk und
Führerschaft



Reformpädagogik

37

tisch gewählt wurde, sondern sich kraft eines mystischen Charismas dazu
legitimierte.

Nach dem ersten Weltkrieg bekam die Jugendbewegung einen anderen
Charakter, auch weil die ehemaligen Aktivisten dem Jugendalter entwachsen
waren. Das Engagement floss jetzt in den sozialen und pädagogischen Be-
reich. Die Entwicklung der Reformpädagogik, der Jugendpflege und Jugend-
fürsorge wurde nachhaltig von den Grundgedanken dieser Bewegung beein-
flusst.

Bisher war von der bürgerlichen Jugendbewegung die Rede, es gab aber
auch unter der Arbeiterschaft Jugendliche, die sich auf ähnliche Weise orga-
nisierten. Die Auszubildenden hatten allerdings weniger Zeit zum Wandern
und Singen, da die Gruppen sich in der Regel dem politischen Kampf ver-
schrieben hatten. Der folgende provokante Vergleich des Historikers C.W.
Müller zwischen den beiden Jugendbewegungen kann vielleicht zu einer
Diskussion anregen:

“In ihren Anfängen waren die Gruppen der Arbeiterjugendvereine
ebenso autonom wie die Gruppen der bürgerlichen Jugendbewe-
gung. Sie schlossen sich von unten nach oben zusammen und
wurden nicht von oben nach unten gebildet. Aber ihre Gruppen-
ziele sind nicht mit der Formel Selbsterziehung durch Gemein-
schaftserlebnisse zu fassen. Eher mit der Formel gesellschaftliche
Befreiung durch gemeinsamen politischen Kampf. […] Arbeiterju-
gendliche hatten schlicht weniger Zeit als Gymnasiasten, ihr Grup-
penleben wandernd, singend und spielend zu kultivieren. Ihre
Fortbewegungsart war eher der Demonstrationsmarsch, ihr Lied
war das politische Kampflied, ihr Spiel war die Straßenagitation.
[….] Ihr Antimilitarismus beunruhigte die Reichsregierung erhebli-
cher als die vorsichtige Kritik der Freideutschen am Hurra-
Patriotismus deutscher Studienräte. Sicher, es mag unfair erschei-
nen, die subjektiven Leiden der jungen Generationen um die Jahr-
hundertwende gegeneinander aufzurechnen. Die Gymnasiasten
aus Berlin-Steglitz litten sicher subjektiv ebenso unter den Schulen,
die sie gängelten und in Universitäten, die sie langweilten, wie die
gewerblichen Lehrlinge, die täglich zehn Stunden lang in ihren
Werkstätten eingeschlossen und geprügelt wurden. Aber objektiv
waren die Leiden einer jungen Generation von Bildungsbürgern,
die in weltfremden Schulen gelangweilt wurden, von geringerer
Sprengkraft als die Leiden einer jungen Generation von Arbeite-
rinnen und Arbeitern, denen am Arbeitsplatz die Chance genom-
men wurde, sich durch Bildung und Erziehung die gesellschaftli-
chen Errungenschaften der Zeit anzueignen und schöpferisch
weiter zu entwickeln. So zogen die einen in Gottes freie Natur, um
nach der Blauen Blume der Romantik zu suchen. Die anderen ver-
sammelten sich in engen Vereinszimmern um die rote Fahne, die

Blaue Blume und
rote Fahne



Zwischen Tradition und Neuorientierung

38

den Augen der preußischen Polizei verborgen bleiben musste”
(C.W. Müller, zitiert nach Kunstreich 2000).

2.2.2 Die „Entdeckung” des Kindes und des Jugendlichen

Das Jahrhundert des Kindes

Als Ellen Key (1849-1926), eine schwedische Lehrerin, 1900 das Buch “Jahr-
hundert des Kindes” veröffentlichte, wurde sie zu einer der Wegbereiter/-
innen eines neuen Verständnisses von Kindheit und der Erziehung von Kin-
dern. Ellen Key forderte, dass das “Kind” und seine “Natur” im Mittelpunkt
der Erziehung stehen müssten. Die Natur des Kindes wird von ihr als En-
semble von “Kräften” gedacht, die im Kind angelegt sind, und deren Entfal-
tung begleitet werden muss. Dazu bedarf es methodisch einer Emphatie,
eines Einfühlens in die geistige Welt des Kindes und einer Authentizität der
Erziehenden (vgl. Key 1911, S. 121). Diese sollen keineswegs auf Autorität
und Gehorsam verzichten, sondern die Autorität auf natürliche Weise be-
gründen. Nicht durch Prügel oder Ermahnungen, sondern durch ein pädago-
gisches Arrangement, das die Verhältnisse als notwendig erlebbar macht
und so einen zwanglosen Zwang ausübt.

“Ein guter Erzieher gibt niemals einen Befehl, für den kein triftiger
Grund vorhanden ist. Aber überzeugt dieser das Kind nicht, muß
es auf jeden Fall gehorchen, und wenn es warum fragt, ist die
Antwort sehr einfach: weil alle, auch wir Erwachsene dem Rechten
gehorchen und uns dem Unausweichlichen beugen müssen. Die
große Notwendigkeit des Lebens muß in der Kindheit eingeprägt
werden, und man kann sie ohne harte Mittel einprägen, indem
man beginnt, das Kind schon vor seiner Geburt durch seine eigene
Selbstbeherrschung zu erziehen, und von seiner Geburt an da-
durch, daß man niemals seinen Launen nachgibt.” (Key 1911, S.
170 f)

In den Selbstdarstellungen der Reformpädagogik und in der aktuellen Rezep-
tion scheint es bisweilen, als gehe es darum, das Kind einfach ernst zu neh-
men, ihm seinen Willen zu lassen, seine Fähigkeiten, die es schon hat, ein-
fach entwickeln zu lassen aber das ist nicht der entscheidende Punkt.
Betrachtet man die Erziehungskonzeptionen der Reformpädagogik genauer,
so zeigt sich ein komplexeres Verhältnis von Führung und Entwicklung. Nach
Ellen Key geht es darum, die Rahmenbedingungen entsprechend zu arran-
gieren, und dadurch die Entwicklung des Kindes zu führen.

“Während nur ein Hundertstel der jetzigen Mühe der Eltern dazu
gebraucht werden sollte, um in das Leben des Kindes einzugrei-
fen, müssten die übrigen neunundneunzig Hundertstel dazu ver-

Entfaltung natürli-
cher Kräfte



Reformpädagogik

39

wendet werden, um zu leiten, ohne einzugreifen; um eine un-
sichtbare Vorsehung zu werden, durch die die Kinder ihre Erfah-
rungen erhalten, aber aus denen sie dann ihre eigenen Folgerun-
gen ziehen dürfen. Jetzt prägt man seine eigenen Entdeckungen,
Meinungen, Grundsätze dem Kinde ein, indem man stets an sei-
nen Handlungen bessert. Daß man wirklich eine ganz neue Seele
vor sich hat, ein eigenes Ich, dessen erstes und vornehmstes Recht
ist, selbst über die Dinge nachzudenken, denen es begegnet – das
ist die letzte aller Erfahrungen, die ein Erzieher macht” (Key 1911,
S. 128).

Diese reformpädagogischen Motive sind nicht neu. Sie sind etwa 100 Jahre
zuvor, am Ende des 17. Jahrhundert entstanden. Der Entfaltung der inneren
Kräfte begegnet man bei Wilhelm Humboldt (Humboldt 1999, S. 17 ff), der
indirekten Erziehung durch weises Arrangement der Umstände im Erzie-
hungsroman “Emile” von Jean-Jacques Rousseau (Rousseau 1971) etc. Die
Konkretisierung dieser Motive zu pädagogischen Konzeptionen und die
Durchsetzung in der institutionellen Realisierung fanden aber erst im Kontext
der reformpädagogischen Bewegung statt.

Zur gleichen Zeit wird die Entwicklung von Kindern und Jugendlichen für die
Psychologie zu einem empirischen Gegenstand. Sie war dabei stark an evolu-
tionistischen Theorien orientiert. Der amerikanische Entwicklungspsychologe
Stanley Hall (1846-1924), sein Hamburger Kollege William Stern (1871-1938)
und der in Wien lehrende Karl Bühler (1879-1963) vertraten die Auffassung,
dass das Kind in seiner Entwicklung die kulturelle und biologische Entwick-
lung der Menschheit wiederhole (vgl. Oerter / Montada 1987, S. 14).

Die Geschichte der Kindheit

Die “Entdeckung” der Kindheit und der Jugend, die ein Teil der pädagogi-
schen Erfolgsstory ausmacht, lässt sich jedoch auch aus einer anderen Per-
spektive betrachten, und erscheint dann eher als “Erfindung”. Der französi-
sche Historiker Philippe Ariés hat in seiner “Geschichte der Kindheit” gezeigt,
dass Kinder bis zum Ausgang des 17. Jahrhunderts wie kleine Erwachsene
behandelt wurden. Besondere Räume oder Medien für Kinder werden zwar
hin und wieder von Pädagog/-innen entwickelt, sind aber nicht verbreitet.
Ariés vertritt daher die Auffassung, dass Europa in dieser Zeit

“...vom Kind und mehr noch vom Heranwachsenden nur schwach
entwickelte Vorstellungen hatte. Die Dauer der Kindheit war auf
das zarteste Kindesalter beschränkt [...]; das Kind wurde also,
kaum daß es sich physisch zurecht finden konnte, übergangslos zu
den Erwachsenen gezählt, es teilte ihre Arbeit und ihre Spiele.” (A-
riès 1978, S. 46)

Entwicklung durch
indirekte Erziehung



Zwischen Tradition und Neuorientierung

40

Zwei Entwicklungen haben nach Ariés Ansicht zur “Erfindung” der Kindheit
geführt: die Schule und die Familie. Die Schule wird zum entscheidenden
Mittel der Erziehung:

“Das bedeutet, daß das Kind sich nicht länger einfach nur unter
die Erwachsenen mischt und das Leben direkt durch den Kontakt
mit ihnen kennenlernt. Mancherlei Verzögerungen und Verspä-
tungen zum Trotz ist das Kind nun von den Erwachsenen getrennt
und wird in einer Art Quarantäne gehalten, ehe es in die Welt
entlassen wird. Diese Quarantäne ist die Schule, das Kolleg. Damit
beginnt ein langer Prozeß der Einsperrung der Kinder (wie der Ir-
ren, der Armen und der Prostituierten), der bis in unsere Tage
nicht zum Stillstand kommen sollte und den man als “Verschu-
lung” (scolarisation) bezeichnen könnte.” (Ariès 1978, S. 47 f)

Als zweite Veränderung nennt Ariés die affektiven Beziehungen der Eltern
untereinander und zu ihren Kindern. Es sind die Erotisierung der Ehe und der
gefühlsmäßige Wert, der Kindern von Erwachsenen beigemessen wird, die
zunächst im Bürgertum des 19. Jahrhunderts entstehen und veränderte Er-
ziehungspraktiken hervorbringen. Der Erziehung wird nun ein viel bedeuten-
derer Rang eingeräumt; die Eltern interessieren sich für das Lernen ihrer
Kinder und verfolgen es mit einer Aufmerksamkeit, die vor dem 19. Jahrhun-
dert nicht bekannt war.

Das Kind also, das die Reformpädagogik “entdeckt” und gegen die gesell-
schaftlichen Verhältnisse zu “bewahren” hatte, wurde von diesen gesell-
schaftlichen Verhältnissen erst hervorgebracht. Die Schule, das Produkt einer
Modernisierung, weil die industrialisierten Gesellschaften andere Weisen der
Vermittlung von Wissen erforderlich machten, hat die Realität der “Kindheit”
erzeugt, auf die die Pädagogik nun mit einem antiinstitutionellen, reformeri-
schen Ansatz reagieren muss.

Eine ähnliche Argumentation bringt Lutz Roth für den “Jugendlichen” vor, es
handele sich nicht um eine “Entdeckung”, sondern um eine “Erfindung”.

“Der Jugendliche war in der Rettungshausbewegung vorgeprägt
worden: er war der Verwahrloste, Gottlose, Kriminelle, der Korrek-
tionsbedürftige. Der neue Ausdruck dafür – ‚der Jugendliche’ –
kam in den 1870er Jahren zuerst in der Gefangenenfürsorge vor
und breitete sich von dort im Laufe der folgenden Jahrzehnte auf
alle Bereiche der Jugendfürsorge / Jugendpflege / Sozialarbeit /
Sozialpädagogik aus. Vor dem ersten Weltkrieg wandelte sich das
negativ-repressive Konzept vom Jugendlichen in das des ‚jungen
Staatsbürgers’, in die ins Positive gewendete Konzeption vom jun-
gen Menschen, den es für Staat und Gesellschaft zu gewinnen
gilt.” (Roth 1983, S. 137)

Kindheit als eigen-
ständiger Lebens-

abschnitt

Hervorbringung
durch gesellschaftli-

che Verhältnisse



Reformpädagogik

41

Der “Jugendliche” und die “Jugendphase” sind keine lang verborgen geblie-
bene Realität, die man zu einer bestimmten Zeit zu würdigen begonnen
hätte. Der in politischen und pädagogischen Kontexten geführte Diskurs
über die Jugendlichen hat spezifische institutionelle Kontexte, in denen er
entstanden ist. Aber das Wort “Erfindung” ist missverständlich, denn den
“Jugendlichen” hat sich niemand ausgedacht. Es sind dieselben institutionel-
len Kontexte Familie, Schule, Fürsorge, Strafrecht die nicht nur dem Diskurs
über die Jugend zugrunde liegen, sondern auch den Sozialisationen, Le-
bensläufen und Biografien von Jugendlichen selbst und somit erst hervor-
bringen, über was dann gesprochen werden kann.

In der reformpädagogische Programmatik wurden “Natur”, “Kind”, “Jugend”
oder “Mensch” zu Kategorien, die nicht mehr hinterfragt wurden und als
alleiniger Fluchtpunkt für pädagogisches Handeln dienten. Wenn man die
Geschichte der Pädagogik jedoch auf andere Weise betrachtet, dann sind
nicht nur die Akteure mit ihren Absichten und subjektiven Biographien von
Bedeutung. Erziehungsverhältnisse und Erziehungspraktiken entstehen und
werden aufrechterhalten aufgrund eines sozialen und ökonomischen Kon-
textes, der sie zwar nicht ausschließlich determiniert, der aber die Vorausset-
zung ihrer Existenzweise ist. Erziehungsverhältnisse sind in Mentalitäten
eingebunden, die ihrerseits sozial und gesellschaftlich strukturiert sind. Und
nicht zuletzt sind sie von Entwicklungen beeinflusst, die sich in Prozessen
langer Dauer (longue durée) jenseits des Bewusstseins der Akteure abspielen
(Braudel 1977).

Der Entdeckung der Kindheit, die reformpädagogischen Akteuren wie Ellen
Key zugeschrieben wird, liegen also geschichtliche Veränderungen zugrunde,
die sich viel langsamer vollziehen. Nach unserer Auffassung hat also nicht
Ellen Key die Kindheit entdeckt, sondern es sind gesellschaftliche und kultu-
relle Strukturen entstanden, die eine Entdeckung der Kindheit möglich und
notwendig gemacht haben. Die Begriffe “Kind” und “Natur” haben ebenso
wie die gesellschaftlichen Phänomene, auf die sie sich beziehen und die sie
im gleichen Zug konstituieren, eine Geschichte.

Philippe Ariés, Hans-Ulrich Wehler, Michel Foucault und die weiteren Histori-
ker, die wir in diesem Kapitel heranziehen, gehören zu denen, die sich der
Aufarbeitung dieser Geschichte der Strukturen gewidmet haben. Diese
Strukturtiefe verleiht der Geschichte der Erziehungsverhältnisse mehr und
anderen Sinn, als an der Oberfläche der Ereignisgeschichte erscheint.

Geschichte der
Erziehungsstruktur



Zwischen Tradition und Neuorientierung

42

2.2.3 Neue Formen schulischen Lernens

Die reformpädagogischen Konzepte, ihre didaktischen Neuansätze und ihre
Realisierungsformen sind komplex, kritische Gesamtdarstellungen finden Sie
bei Jürgen Oelkers (1996) oder Roland Bast (1996). An dieser Stelle möchten
wir exemplarisch an der Entwicklung alternativer Schulmodelle Kritik und
Neuansätze zeigen.

Die Durchsetzung moderner Erziehungsverhältnisse

Die reformpädagogische Kritik betraf das bestehende Schulsystem, welches
daher kurz skizziert werden soll. Im Laufe des 19. Jahrhunderts wurde das
Schulsystem mehr und mehr modernisiert und institutionalisiert. Auch wenn
der Prozess sehr langsam voranging und in Preußen über Jahrzehnte hinweg
die Entwürfe für ein Schulgesetz scheiterten, lässt sich doch ein permanenter
Anstieg der Bildungsausgaben, eine stetige Verlagerung der Schulträger-
schaft von den Kommunen auf den Staat und eine zunehmende Standardi-
sierung und Vereinheitlichung durch staatliche Reglementierungen verzeich-
nen. Bei Gründung des Kaiserreiches waren der Schulbesuch aller
unterrichtspflichtigen Kinder bereits zu 90% und die Alphabetisierung der
Bevölkerung zu 87% durchgesetzt (vgl. Kuhlemann 1991, S. 192).

Dabei war das Bildungswesen immer noch sehr heterogen, es gab beträchtli-
che Land-Stadt-Unterschiede, Schulen waren in der Regel konfessionell ge-
bunden oder im Fall der höheren Schulen privat getragen, oft waren Schulen
nach Geschlechtern getrennt. Das Schulsystem, das schichtspezifisch selek-
tierte, war grob nach Volksschule, mittleren Schulen und Gymnasium geglie-
dert, allerdings gab es zahlreiche Binnendifferenzierungen in unterschiedli-
che Schultypen und Charakteristika (Kuhlemann 1991, S. 192).

Die Unterrichtsziele und -inhalte orientieren sich meist an den Interessen der
jeweils die Schule finanzierenden Obrigkeit. Mit der Gründung des Deut-
schen Nationalstaates 1871 setzte sich eine “vaterländische Erziehung im
nationalen Sinne” (Kuhlemann 1991, S. 183) durch, an der vor allem die
Fächer Religion, Deutsch und Geschichte beteiligt waren. Schulbuchanalysen
haben gezeigt, dass extrem nationalistische und rassistische Deutungsmuster
viele Schulbücher prägten. Die Schule wurde vom Staat zugleich als Mittel
genutzt, die Verbreitung sozialistischer Ideen einzudämmen (Tenorth 1992,
S. 235). Die Schule war vom Standpunkt des Staates und damit für die ge-
sellschaftlich hegemonialen Gruppen ein Instrument der Herrschaftsdurch-
setzung und -sicherung. Unser längerer Exkurs über die politischen, wirt-
schaftlichen und sozialen Verhältnisse des Kaiserreichs sollte für diese
Hintergründe das Verständnis ermöglichen. Schule ist, so zeigt sich damit,
keineswegs ein neutraler Ort, an dem lediglich für das Leben gelernt wird,

Schule als ideologi-
scher Staatsapparat



Reformpädagogik

43

sondern eine der entscheidenden Institutionen in der Reproduktion der ge-
sellschaftlichen Verhältnisse.

Die Durchsetzung von Erziehungsinstitutionen wurde von verschiedenen
Sozialtheorien kritisch im Kontext von Modernisierungsprozessen untersucht,
d.h. fortschreitenden Prozessen der Verstaatlichung, Verrechtlichung und
Standardisierung der gesellschaftlichen Verhältnisse, denen sich auch die
Individuen in ihrem Verhalten zu unterwerfen hatten, von ihren Wissens- und
Kompetenzformen über die Formen ihrer Sexualität und Schamkontrolle bis
hin zur Leistungsfähigkeit ihrer “Körper und Seelen”. Zu den Klassikern dieser
Form der Problematisierung gehören die Arbeiten von Michel Foucault. Fou-
cault hat gezeigt, wie in der Schule des 17. und 18. Jahrhunderts sich diesel-
ben Praktiken der Segmentierung von Zeiten und Räumen, der Zuweisung
der Körper etc. durchsetzten wie in den Fabriken, den Krankenhäusern und
dem militärischen Drill. Diese Machtpraktiken der Disziplinierung dienten der
Formierung moderner Gesellschaften (Foucault 1994).

Daran, dass die Erziehungsverhältnisse als ein entscheidender Faktor in die-
sem Modernisierungsprozess zu deuten sind, besteht in den Sozialwissen-
schaften kaum Zweifel, wohl aber an den Formen der Durchsetzung, an den
Beziehungen von Transformationen in den Erziehungsverhältnissen zu ande-
ren Modernisierungsprozessen, am Charakter von Modernisierung selbst und
an der Adäquatheit dieses Begriffs überhaupt. Allen diesen theoretischen
Differenzen können wir hier nicht gerecht werden, aber im Laufe dieser
Einführung werden wir immer wieder auf den Begriff der Moderne, den
Prozess der Modernisierung und verschiedene Theorien, die ihn zu fassen
suchen, eingehen.

Für die Durchsetzung der Erziehungsverhältnisse um die Jahrhundertwende
in diesem längerfristigen Prozess der Modernisierung resümiert Tenorth:

“In einem krisenhaften Prozeß des Übergangs ist der Zeitraum bis
nach dem zweiten Weltkrieg für die deutsche Gesellschaft diejeni-
ge Epoche, in der sich, z.T. in einem Prozess der Selbstzerstörung,
die traditionalen Strukturen weitgehend auflösen und damit den
Weg freimachen, daß sich – nach 1950 zunehmend mehr – die
modernen Funktionsprinzipien sozialer Ordnung auch in der Re-
gelung des Generationenverhältnisses endgültig Geltung verschaf-
fen.” (Tenorth 1992, S. 177).

Tenorth weist nun darauf hin, dass dieser Durchsetzungsprozess eine “Päda-
gogisierung” hervorruft. Mit diesem Begriff bezeichnet Tenorth den Versuch,
qua “Pädagogik” die Folgen dieser Durchsetzung abzuschwächen oder die
Durchsetzung selbst erträglich zu gestalten. Auf die Durchsetzung von Erzie-
hung antwortet also eine “andere Erziehung”, die sich als Reformpädagogik
artikuliert, einzelne Strömungen sollen im Folgenden dargestellt werden.

“Führe mich sanft ”



Zwischen Tradition und Neuorientierung

44

Reformpädagogische Modelle und Konzepte

Inspiriert von reformpädagogischen Internatschulen in England gründete
Hermann Lietz 1898 ein Landerziehungsheim im Harz, weitere Gründungen
in Thüringen, der Rhön und am Bodensee folgten. Die Landerziehungsheime
folgten einem bäuerlich-familialen Gemeinschaftsideal: “Man lebte zusam-
men wie ein Gutsherr mit seinen Kindern, seinen Geschwistern und Ange-
stellten” (Lietz 1935, zitiert nach Oelkers 1996, S. 145). Die Zielsetzungen
der Erziehung sind an der nationalen Idee orientiert und auf ethisch-religiöse
“Tat und Gesinnung” ausgerichtet (ebd.).

Den Landerziehungsheimen und ähnlichen Modellen ist gemeinsam, dass sie
die zeitlichen Sequenzierungen, wie sie in der Normalschule üblich waren,
auflösten. Unterricht sollte der Zeit des Lernens und nicht das Lernen der Zeit
des Unterrichts folgen. Der Stoff sollte nicht äußerlich vom Lehrplan aufer-
legt sein, sondern mit dem Leben der Schüler/-innen in Beziehung stehen
und für dieses fruchtbar werden. In den sozialen Beziehungen sollte ein per-
sonaler pädagogischer Bezug zwischen Lehrer/-innen und Schüler/-innen
entstehen, der gemeinsamen Gestaltung des Schullebens, der Freizeit, der
Gemeinschaft wurde Raum gegeben (vgl. Oelkers 1996, S. 149).

Wesentlich ist dabei die Idee der “pädagogischen Provinz”: dass die pädago-
gischen Einflüsse ins Unermessliche steigen, wenn das die natürliche Ent-
wicklung störende zivilisatorischen Leben ausgegrenzt wird. Das Leben auf
dem Land wird in Abgrenzung zum Leben in der Stadt als natürlich und un-
verbogen konnotiert, das organisch-lebendige wird dem mechanischen ent-
gegengesetzt; in der Abgeschlossenheit und Ruhe des Landes sollte eine
gelingende Erziehung möglich werden. Solche Schulen sind dann “Inselstaa-
ten”, die exklusiv und für wenige Auserwählte eine neue Erziehung ermögli-
chen, die Normalschule selbst sollte und konnte dieses Konzept zunächst
nicht erreichen. Weitere bekannt gewordene Landerziehungsheime waren
u.a. die Odenwaldschule von Paul Geheeb (gegr. 1910), die Wickersdorfer
Schule von Gustav Wyneken (gegr. 1906) oder Kurt Hahns Schlossschule
Salem am Bodensee (gegr. 1920), letztere bis heute eine Schule, die auf-
grund ihres hohen Schulgeldes nur für Kinder einer privilegierten sozialen
Schicht zugänglich ist.

Ein anderes Konzept, verfolgte Bertold Otto, der seine “Hauslehrerschule”
1906 zunächst in seiner Privatwohnung in Berlin-Lichterfelde gründete, aber
in ein besonders gestaltetes Schulhaus umzog, als die Schülerzahl über 30
stieg. Otto definierte die Schule im traditionellen Sinn als Zwangsanstalt, in
der geistige Leistungen als sittliche Pflicht abverlangt werden. In Sachen der
Erziehung hingegen – so seine Kritik – sei Zwang eine Kraftvergeudung (vgl.
Oelkers 1996, S. 150). Der Stoff der Schule sollte gegenüber dem Leben ein
pädagogisch aufbereitetes Angebot bereitstellen, der Unterrichtsverlauf
sollte sich an dem “freien geistigen Verkehr” orientieren, also der fragenden

Pädagogische
Provinz gegen

Zivilisation

Zwang als Kraftver-
geudung



Reformpädagogik

45

Neugier der Kinder. Die Klassenverbände löste Otto zu einer Stufen- und
Kurseinteilung auf, in der sich die Schüler/-innen flexibel gruppierten. Der
Unterricht fand auch im Freien statt, Ausflüge und Exkursionen sowie regel-
mäßige Ausstellungen des Gelernten für Eltern gehörten zum Konzept.

Die Kritik einer weiteren Gruppe von Reformpädagogen ging nochmals in
eine andere Richtung. Georg Kerschensteiner knüpfte an Konzepte von Ar-
beitsschulen an, die bereits das gesamte 19. Jahrhundert diskutiert wurden,
aber er verallgemeinerte diese Konzepte einer umfassenderen Idee vom
bildenden Charakter der Arbeit und setzte diese Idee der Wissen vermitteln-
den Schule entgegen. Die “Lernschule” – so forderte er seit 1908 – müsse in
eine “Arbeitsschule” verwandelt werden. Seine Kritik am alten Schulsystem
setzte an der theoretischen Einseitigkeit des Unterrichts an. Die Einübung
manueller Fähigkeiten und nicht mehr begriffliche Schulung und intellektu-
elles Training sollten Gegenstand in der Arbeitsschule werden. An diese Fä-
higkeiten wollte Kerschensteiner weitergehende charakterliche Lernprozesse
knüpfen. Die “Sachlichkeit”, die das zielgerichtete Arbeiten verlange, stelle
einen eigenen pädagogischen Wert dar, weil sie die Unterordnung alles
Subjektiven unter die Vollendung des Arbeitsprozesses notwendig mache
und so eine Art der Selbstdisziplinierung erfordere. Die “Arbeitsgemein-
schaft” wurde als die Keimzelle sozialen Verhaltens und als eine “Miniatur-
ausgabe” des Staates verstanden. Diese staatsbürgerliche Erziehung und die
damit verbundenen sittlichen Zielsetzungen stellte Kerschensteiner der Idee
einer Selbsterziehung oder eines selbstständigen “Wachsens” oder “Gedei-
hens” voran.

Hugo Gaudig griff die Konzepte Kerschensteiners auf, wandte sie aber gera-
de im Punkt der Selbsterziehung gegen sich selbst: Der Kern der Arbeits-
schule sollte die selbsttätige Bildung und die Aktivität des Kindes sein. Durch
das Prinzip der Selbsttätigkeit, und nicht durch das Üben manueller Fähigkei-
ten werde die Lernschule zur Arbeitsschule.

Gerade die Wahl der Priorität: staatsbürgerliche Erziehung oder Selbstaktivi-
tät des Kindes markiert die Differenz von Kerschensteiner und Gaudig und in
gewissem Sinn auch die zwischen Lietz und Otto. Für die einen stehen das
Kind und seine Entfaltung im Mittelpunkt, für die anderen die Kultur und ihre
Vermittlung, ohne dass das jeweils andere nicht den notwendigen Gegen-
part bildete. Auf diese Argumentationsstruktur werden wir im Rahmen der
geisteswissenschaftlichen Pädagogik im Vergleich von Nohl und Spranger
zurückkommen.

Charakterbildung
durch Arbeit

Kind oder Kultur als
Ansatzpunkt der
Erziehung?



Zwischen Tradition und Neuorientierung

46

Reform und Realisation

Auf administrativer Ebene wiederholt sich das Scheitern der Bildungsrefor-
men im Kaiserreich in der Weimarer Republik und wird sich, wie wir bereits
gezeigt haben, in der Geschichte der Bundesrepublik erneut wiederholen.
Die Weimarer Verfassung hatte eine einheitliche Regelung des Schulwesens
vorgesehen, aber das geplante Schulgesetz kam bis 1933 nicht zustande.
Zwar konnte eine einheitliche Grundschule von vier Jahren republikweit
durchgesetzt werden, aber alle weiteren Reformen wurden von der konser-
vativen Allianz von Kirchen, Universitäten, Hochschullehrern, Philologen,
Studenten und dem rechten Parteienspektrum blockiert oder wieder rück-
gängig gemacht (vgl. Tenorth 1992, S. 246).

Die reformpädagogischen Strömungen verstricken sich in eine andere Prob-
lematik. Wie Sie vielleicht bemerkt haben, sind die bisher beschriebenen
Konzepte etwa im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts entstanden. Es
waren isolierte, wenn auch rege diskutierte, Reformmodelle. Solche Modelle
und solche Kritik hatte es das ganze 19. Jahrhundert hindurch gegeben,
unter dem Einfluss von Kulturkritik und Jugendbewegung allerdings verstärk-
te sich diese Tendenz. Mit dem Beginn der Weimarer Republik entstand ein
breiteres gesellschaftliches Interesse an Bildungsreformen und reformpäda-
gogischen Konzepten. Es kam zu einer breiteren Rezeption und Umsetzung
im Bildungssystem, aber gerade damit geriet das Anliegen in Widersprüche.
Tenorth urteilt über Erfolg und Scheitern der Reformpädagogik:

“[…] und gerade die Nutzung der Reformpädagogik im staatlichen
Bildungssystem hat für sie fatale Konsequenzen. Der Reformismus
macht sie bescheiden, ihre Handlungsansprüche werden korrum-
pierbar […]. Die Reformpädagogik kehrt damit zurück in die
Schule, die sie kritisiert hatte, und versucht dort, ihren großen An-
spruch zu erfüllen und stirbt letztlich an der nicht eingestandenen
Funktionalität des Programms einer Pädagogisierung gesellschaft-
licher Probleme” (Tenorth 1992, S. 206).

Tenorth verweist also auf ein Problem reformpädagogischer Ansätze, die ihre
Ideen durch eine emphatische Abgrenzung vom Bestehenden gewinnen,
wenn sie in die Phase breiter Realisierung eintreten. Denn in dem Maße, in
dem sie gesellschaftliche Realität werden, und sich mit den gesellschaftlichen
Verhältnissen arrangieren müssen, müssen sie sich selbst erneut in die Kritik
nehmen.

Tenorth wirft der Pädagogik auch vor, die Gesellschaft zu pädagogisieren,
wenn sie auf die Besserung gesellschaftlicher Verhältnisse qua Erziehung
hofft. Sie versuche, gesellschaftliche Probleme mit pädagogischem Interven-
tionismus zu lösen, dies sei aber nicht nur zum Scheitern verurteilt, da ein
Teilsystem nicht mehr auf die Gesellschaft als Ganze zugreifen kann, sondern
auch eine Selbstüberschätzung (Tenorth 1992, S. 199, 207).

Heimliche
Funktionalität der
Reformpädagogik



Reformpädagogik

47

Zur weiteren Analyse der Problematik, in die sich Reformpädagogik ver-
strickt, möchten wir die Machtanalytik Michel Foucaults heranziehen. Wir
haben bereits darauf hingewiesen, dass zu den Disziplinierungspraktiken, die
sich in der Schule des 18. Jahrhunderts durchsetzten, Praktiken der Segmen-
tierung von Lernzeit, von Lernstoff und eine Zuweisung der gelehrigen Kör-
per und Seelen zu diesen gehörte. Es sind offensichtlich gerade diese Prakti-
ken, die reformpädagogische Konzepte zu überwinden versuchen, indem sie
Formen der Zeit- und Raumeinteilung und Zuweisung entwickeln, die sich an
einer innerlich gedachten Kraft oder Entwicklungsfähigkeit der Schüler/-
innen, der Kinder etc. orientieren. Ludwig Pongratz bietet nun aber, in An-
lehnung an die Analysen Foucaults, eine andere Deutung:

“Auf der Ebene des unterschwelligen, lokalen Funktionierens der
Disziplinarmacht zeichnet sich mit Beginn des 20. Jahrhunderts ein
Übergang von der alten Lern- und Drillschule zu dynamischeren,
innengeleiteten Arbeitsformen ab, die darauf hinzielen, möglichst
früh Fremd- in Selbstregulierung zu überführen. Der Zielpunkt pä-
dagogischer Diskurse wandert damit quasi nach innen: In den Blick
fallen jetzt weniger äußere Arrangements zur Regulierung geleh-
riger Körper (Schulbank, Schulhygiene, raumzeitliche Fixierung im
Schulhaus etc.), als vielmehr innere Arrangements (Motivations-
strukturen, psychische Dispositionen, Schulleben, panoptische
Kontrollverfahren) zur Sicherstellung der Aufmerksamkeit und
Selbständigkeit des Lernerfolgs. Dem entsprechen neue, flexible
Organisationsstrukturen, die oftmals mit dem Etikett ‚frei’ verse-
hen werden, und zwar nicht nur auf der Ebene einzelner Klassen
(freie Bestuhlung, freies Schülergespräch), sondern ebenso auf
dem Niveau gesamtschulischer Institutionalisierung (freie Schul-
gemeinde, innovative Schulpläne, freie Schulwahl)” (Pongratz
1990, S. 305).

Die reformpädagogischen Konzepte – so die Pointe von Pongratz – entge-
hen mit der Einführung neuer Machtpraktiken nicht der Funktion, die diese
Praktiken im Schulsystem einnehmen. Die Machtpraktiken werden jedoch
“verbessert” und kontrollieren umso vollständiger, da sie selbst als Macht
unsichtbar werden:

“Die Individuen rücken auf diese Weise in eine doppelte Position
ein, sie können sich als Subjekte von Prozessen erleben, denen sie
dennoch vollständig ausgeliefert sind. Diese Doppelstruktur stabili-
siert die Fiktion von Autonomie. Die Disziplinarmacht wird anonym
und unangreifbar. Sie unterwandert gleichsam die Lebensvollzüge
der Schulgemeinden, ohne sich jemals eindeutig fixieren und loka-
lisieren zu lassen” (Pongratz 1990, S. 306).

Seit einigen Jahren wird diskutiert, ob man eher von einer Kontinuität der
“Disziplinarpraktiken” sprechen sollte, oder die neuen Machtpraktiken als
eine neue Form, als “Kontrollpraktiken” fassen muss. Foucault hat in seinen

Segmentierung und
Disziplinierung

Reformpädagogik
als Modernisierung
der Machtverhält-
nisse



Zwischen Tradition und Neuorientierung

48

späten Arbeiten gezeigt, dass im Laufe des 20. Jahrhunderts in allen gesell-
schaftlichen Bereichen eine Transformation der Machtpraktiken stattgefun-
den hat: Kontrolle ist im Gegensatz zu Disziplinierung keine direkte, sondern
eine indirekte Machtausübung. Sie setzt nicht direkt am Verhalten der Indivi-
duen, sondern an ihrer Subjektivität, ihrem Wollen an. Der Rahmen, nämlich
die Formierung der Körper und Seelen für die gesellschaftliche Realität, bleibt
derselbe, nur die Technologien werden sanft. Die Imperative setzen sich
nicht mehr gegen den Willen der Subjekte durch, sondern werden ihnen als
das nahe gebracht, was sie selbst wollen (Foucault 1993, 1988). Die Realisie-
rung der Reformpädagogik ist so gesehen nur scheinbar gegen die gesell-
schaftliche Praxis gerichtet, sie ist vielmehr der Beitrag der Pädagogik zur
notwendigen Modernisierung der Machtverhältnisse. Insofern liegt der Er-
folg der Reformpädagogik darin, gesellschaftliche Modernisierungsprozesse
im pädagogischen Bereich nicht nur umzusetzen, sondern zeitlich sogar
vorwegzunehmen.

2.2.4 Volksbildung und Erwachsenenbildung

Volksbildung als Arbeiterbildung

Dass Erwachsene sich weiterentwickeln, sich bilden, lernen war schon seit
der Antike bekannt und wurde in bestimmten gesellschaftlichen Gruppen
gepflegt. Aber erst im Kontext der Aufklärung, der beginnenden Industriali-
sierung und der demokratischen und nationalistischen Bewegungen erhielt
die Vorstellung, dass Erwachsene sich bilden, einen Entwicklungsschub. Die
Volks- und Arbeiterbildungsvereine der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts
konstituierten sich in der Regel als Hilfe- bzw. Selbsthilfevereine, in ihnen
waren Vertreter unterschiedlicher sozialer Schichten engagiert. Leitendes Bild
vieler dieser Vereine war die Harmonisierung der Klassenunterschiede und
der Ausgleich der Konflikte (Olbrich 2001, S. 40 ff).

An der gescheiterten Revolution von 1848 waren diese Vereine beteiligt,
weshalb sie von der Restauration in den 50er Jahre zerschlagen wurden. Sie
organisierten sich nach ihrer Neugründung in größeren Verbänden, in denen
sich in den 60er Jahren die “Linken” gegen die “Liberalen” durchsetzten. So
trennten sich die Wege der sozialistischen Arbeiterbildung und der liberalen
Volksbildung, die sich bald in der “Gemeinschaft zur Verbreitung von Volks-
bildung” organisierte. Der “Verband deutscher Arbeitervereine” (VDAV)
unter der Führung von August Bebel und Wilhelm Liebknecht trat noch 1868
der internationalen Arbeiterassoziation bei. Der Verband änderte bald seine
Auffassung des Verhältnisses von Bildung und Befreiung: Die Befreiung der
Arbeiterschaft kann nicht allein durch Bildung erreicht werden, sondern
durch Eroberung der politischen Macht. Bildung und Politik wurden damit zu
einer Strategie verknüpft, die Wilhelm Liebknecht 1872 unter dem Titel

Arbeiterpolitik statt
Arbeiterbildung



Reformpädagogik

49

“Wissen ist Macht, Macht ist Wissen” formulierte. Olbrich fasst diese Rede
Liebknechts folgendermaßen zusammen: “Wer die Macht habe, so stellte er
[Liebknecht, Anm. DW/HJF] dort fest, entscheide über Art und Maß der
Bildung anderer. Kein Mächtiger gewähre dem Volk mehr Bildung als unbe-
dingt erforderlich sei. Also müsse das Volk die Macht erringen, und einmal
mächtig geworden, könne es dann auch über die Bildung verfügen, die es
geistig befreie: Macht sei Bildung” (Olbrich 2001, S. 81). Der Verband löste
sich 1869, am Tag der Gründung der Sozialdemokratischen Arbeiterpartei
auf. Damit erreichte die historische Transformation von der Arbeiterbildung
zur Arbeiterpolitik ihren vorläufigen Höhepunkt. Auch wenn die Politik und
nicht mehr die Erwachsenenbildung das wichtigste Mittel im Kampf um die
Rechte der Arbeiter geworden ist, geriet diese doch nie völlig aus dem Blick-
winkel. Vor allem nach dem Fall der Sozialistengesetze entwickelten die Ar-
beiterparteien und die Gewerkschaften eine intensive Bildungstätigkeit.

Die Vertreter liberaler Volksbildung bildeten den Zusammenschluss der “Ge-
sellschaft zur Verbreitung von Volksbildung” (GVV), den größten Verbund
von Einzelpersonen und Korporationen des Kaiserreichs (Olbrich 2001, S.
88). Träger der GVV war das liberale Bürgertum und Kleinbürgertum, das
sich die Ideale der Aufklärung zu Eigen gemacht hatte. Seine Bildungsarbeit
behielt die Zielsetzung einer Harmonisierung der Klassengegensätze und
damit den Kampf gegen die marxistischen Gruppierungen und den Versuch,
die Arbeiterschaft als “Zielgruppe” zu gewinnen, bei. Zielgruppe steht hier in
Anführungszeichen, denn der Begriff ist erst sehr viel später geprägt worden.
Das Bildungsprogramm der GVV wandte sich an alle Kunst- und Literaturbef-
lissenen, ihr methodisches Repertoire von Lichtbildvorträgen und Wander-
bühnen mit aufklärendem Anspruch ist als extensive Bildungsarbeit in die
spätere kritische Diskussion eingegangen.

Seit der Jahrhundertwende näherte sich die “Gesellschaft” mehr und mehr
dem Staat an, ihr Programm verschmolz mit dem Chauvinismus und aggres-
siven Imperialismus der herrschenden Klassen (auf diese Zusammenhänge
haben wir bereits hingewiesen). Während dem ersten Weltkrieg trat sie u.a.
dafür ein, dass die gemeinsame kriegerische Aggression das durch die sozia-
len Umwälzungen angeblich zerbrochene soziale Band ersetzen könne (Ax-
macher 1974, S. 41).

Volksbildung als Volkbildung

Mit dem Neuanfang der Weimarer Republik begann die “Neue Richtung der
Volksbildung”, deren Ideen und Ansätze sich seit der Jahrhundertwende
formiert hatten, in der liberalen Volksbildung bedeutsam zu werden.
Zugleich wurde das System der Erwachsenenbildung ausgebaut, insbesonde-
re durch eine enorme Expansion der Volkshochschulen. Die “Neue Richtung”
und die mit ihr verbundene “Volkshochschulbewegung” können als Teil der



Zwischen Tradition und Neuorientierung

50

reformpädagogischen Bemühungen (im engeren Sinne) betrachtet werden.
Auf diese Entwicklungen möchten wir etwas näher eingehen.

Zunächst hatten die Sozialdemokraten und die liberalen bürgerlichen Partei-
en in der Weimarer Republik die Macht übernommen. Die Republik entwi-
ckelte damit ein grundsätzlich anderes Verhältnis zu sozialen und bildungs-
politischen Themen. Der Artikel 148, Absatz 3 der Weimarer Verfassung
machte die Förderung der Volksbildung zu einer Aufgabe des Staates. Der
Staat selbst trat aber nicht als Träger auf, sondern machte ordnungspoliti-
sche Vorgaben und bot, wenn auch geringe, finanzielle Unterstützung. Es
waren eher Gemeinden und Länder, die die Initiative ergriffen. Neben Sach-
sen und Thüringen entfaltete insbesondere das Volksbildungsreferat des
preußischen Kultusministeriums, in dem bedeutende Vertreter der “Neuen
Richtung” wie Robert von Erdberg und Werner Picht arbeiteten, eine beson-
dere Aktivität. Es war der “Neuen Richtung” also gelungen, im “Staat von
Weimar” auch die entsprechenden politischen Positionen zu besetzen. Kurz:
Der quartäre Bildungsbereich konstituierte sich als subsidiäres, pluralistisches
System, in dem die verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen als Träger
auftraten, neben der vom liberalen Bürgertum getragenen “freien Volksbil-
dung” insbesondere Gewerkschaften und Kirchen (Langewiesche 1989,
S. 352).

Innerhalb weniger Jahre wurden zahlreiche Volkshochschulen eröffnet, die
Volkshochschule hatte zwar einige Vorläufer, aber erst seit der Weimarer
Republik entwickelte sie sich zu einem allgemeinen Modell, gewissermaßen
zum “Inbegriff der Volksbildung”. Es entstanden zwei Typen, die Abend-
volkshochschule in den Städten mit einem regelmäßigen, i.d.R. wöchentli-
chen Veranstaltungsprogramm und die Heimvolkshochschule auf dem Land
mit intensiveren und längeren Veranstaltungen (vgl. im Einzelnen Olbrich
2001, S. 148 ff).

Die “Neue Richtung” in der Volksbildung erscheint aufgrund ihrer intensiven
theoretischen und publizistischen Tätigkeit als hegemonialer Ansatz und
wollte für den gesamten Bereich der Volksbildung Geltung erlangen. Auch
wenn man ihre Breitenwirkung in der Bildungspraxis in Frage stellen kann, so
sind es doch ihre methodisch-didaktischen Reflektionen, die in der weiteren
Geschichte der Erwachsenenbildung, wenn auch unter anderen theoreti-
schen Gesichtspunkten, wieder aufgegriffen wurden. Hier wiederholt sich ein
Phänomen, das wir bereits im Kontext der Untersuchungen von Jürgen Oel-
kers gezeigt haben: Einerseits erscheinen die Diskurse im Kontext der re-
formpädagogischen Bewegung an die allgemeinen Voraussetzungen im
beginnenden 20. Jahrhundert gebunden, andererseits werden in ihnen be-
stimmte diskursive Figuren artikuliert, die für den gesamten pädagogischen
Diskurs der Moderne kennzeichnend sind.

Entstehung des
quartären

Bildungssektors



Reformpädagogik

51

Zu diesen Figuren gehört, dass die Artikulation der “Neuen Richtung” ihren
Ausgangspunkt in einer Abgrenzung zu anderen Praktiken nimmt. Sie ge-
winnt das, was sie ist, zu einem guten Teil durch das, was sie nicht ist. Ihre
Praxis ist nicht einfach eine gute Praxis, sondern eine bessere Praxis. So
grenzt sie sich von der “Alten Richtung” dadurch ab, dass sie nicht extensive,
sondern intensive, gestaltende Bildungsarbeit macht. Dass sie also nicht
mehr mit aufklärendem Anspruch möglichst viele Menschen zu erreichen
sucht, was sich in Methoden wie Vorträgen oder Theaterstücken manifes-
tiert, sondern dass sie die Einzelnen in tiefer greifende Bildungsprozesse zu
verstricken sucht, und dafür eher wenige Menschen erreichen kann (z.B.
Hofmann 1960, S. 110; Flitner 1930a, S. 1). Dazu dient auch das pädagogi-
sche Mittel der “Arbeitsgemeinschaft”. Darunter wurde eine Gruppe von
Lernenden verstanden, in die die Lehrenden als “Gleiche unter Gleichen”
eingebunden sind, und die gemeinsam nach Lösungen für Probleme suchen
(z.B. Mann 1948, S. 29). Gegen das “tote” Buchwissen oder wissenschaftli-
che Wissen, das bisher Lerngegenstand wurde, setzten die Vertreter der
“Neuen Richtung” ein Wissen, das aus dem “Leben” entspringt (z.B. Flitner
1921). Gegen die weltanschauliche Gebundenheit in anderen Richtungen
setzten die Neuen die weltanschauliche Neutralität, die aber positiv gewen-
det war. Während die “Alte Richtung” eine absolute Neutralität vertrat, die
mit der “wissenschaftlichen Weltanschauung” in eins ging, wollte die “relati-
ve Neutralität” der “Neuen Richtung” diejenigen Bildungsgehalte aufdecken,
die das Verbindende der verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen und
Schichten ausmachen (Flitner 1930b, S. 106; Erdberg 1960, S. 48 ff).

Der Volksbegriff und das Schlagwort von der “Volkbildung durch Volksbil-
dung” wurden mithin zum zentralen Einsatz der Volksbildung. Der Gegens-
tand von Bildung, den ihr Diskurs evozierte, und der über Jahrzehnte ihre
Sorge bestimmte, war nicht der Erwachsene als lernendes Individuum, son-
dern die Ermöglichung eines “Volkes” als Kollektivität. Jeder Mensch sollte
innerhalb des Volkes sich mit derjenigen Position einverstanden erklären, auf
die er gestellt ist. Eine organische Volkseinheit ist die Zementierung der Ver-
hältnisse, der Liberalismus mit der Idee der Gleichheit der Menschen und
noch mehr der Marxismus und sein Aufruf zum Klassenkampf erschienen
den Vertretern bürgerlicher Volksbildung als volkspaltende Positionen. Die
Arbeitsgemeinschaft und die didaktisch praktizierten Sozialformen der Wei-
marer Volksbildung sollten diese Volkseinheit im Kleinen vorweg nehmen.
Zugleich erscheinen das Volk und die Modi seiner Ermöglichung jedoch in
mystischem Dunkel. In einem Zitat von Walter Hofmann aus dem Jahr 1925
lässt sich lesen:

“Soviel auch über Volksbildung gesprochen wird und geschrieben
wird, der Begriff, der in aller Munde ist, bleibt dunkel und rätsel-
haft. Daß wahre Volksbildung nur Bildung zum Volk, zum Volksein
bedeuten kann, glauben wir heute zu wissen. Aber gerade dieses
Wissen stürzt uns in Abgründe des Nicht-Wissens, – unseres

Harmonisierung
gesellschaftlicher
Konflikte durch
Bildung



Zwischen Tradition und Neuorientierung

52

Nichtwissens von Volkswerden und Volksbestehen. So muß Volks-
bildung als bewußte Volk-Bildung heute fast an Scharlatanerie
grenzen […]” (Hofmann 1960, S. 103).

Es ist die ersehnte Herstellung dieser Einheit, die weite Teile der Weimarer
Volksbildung von der Weimarer Republik mit Füßen getreten, im Faschismus
aber eingelöst sehen. Auch die Volksbildung gehört zu jener Strömung der
“konservativen Revolution”, die wir bereits mehrfach erwähnt haben.

Was ihre Institutionalisierung anbelangt, hat die Volksbildung in der Weima-
rer Republik zwar eine gewisse Entwicklung durchgemacht, aber verglichen
mit dem Schulsystem war sie ein in immer noch geringem Maß vom Staat
reguliertes und finanziertes System. Der quartäre Bildungssektor, wie das
Weiterbildungssystem nach Familie, Schule und Hochschule seit den 70er
Jahren genannt wird, ist nicht zu einem integrativen Teil des Bildungssystems
geworden, er hat nicht einmal eine zentrale oder einheitliche Repräsentation
in einem trägerübergreifenden Verband bekommen. Entgegen diesem of-
fensichtlich nicht-regulierten und pluralistisch-zertreuten Charakter des Sys-
tems und der Unabhängigkeit vom Staat im Bewusstsein der Akteure haben
Autoren aus verschiedenen wissenschaftlichen Perspektiven gezeigt, dass
das Weiterbildungssystem seit dem 19. Jahrhundert eine die Herrschaftsver-
hältnisse konsolidierende Funktion eingenommen hat (vgl. Axmacher 1974,
Dräger 1993).

2.2.5 Geschichte und Geschichten der Erziehung

Im zurückliegenden Kapitel über die Reformpädagogik haben wir einen wei-
ten Bogen geschlagen. Wir haben Ihnen einige Personen, Ansätze und Ent-
wicklungen vorgestellt, wir haben Ihnen aber auch verschiedene Perspekti-
ven vorgestellt, aus denen sich ein analytischer sozialwissenschaftlicher Blick
auf die Erziehungsverhältnisse ergibt. Zunächst haben wir im Rückgriff auf
sozial- und mentalitätsgeschichtliche Untersuchungen problematisiert, dass
die pädagogischen Perspektiven auf Probleme und Lösungsvorschläge im
Kontext der Positionen des sozialen Feldes zu sehen sind, in dem sie artiku-
liert werden. Für Kaiserreich und Weimarer Republik gilt dies in besonderem
Maß, weil sich alle Akteure eindeutig einer gesellschaftlichen Gruppe zuord-
nen lassen und sich selbst dort verorten, wozu in den weiteren Abschnitten
Material geliefert wurde. Diese direkte Positionierung hat sich nach 1945
grundlegend verändert, aber selbst für die aktuelle Erwachsenenbildung lässt
sich empirisch nachweisen, dass der Blick von Kursleiter/-innen auf Teilneh-
mer/-innen und die Bildungsansprüche, die darin formuliert werden, von
einem spezifischen sozialen Standpunkt her erfolgten, einem Standpunkt
allerdings, der sich selbst als universalen Standpunkt versteht (Wrana 2002,
S. 169).

Faschismus als
Einlösung der

Volk(s)bildung



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

53

In einem nächsten Schritt haben wir gezeigt, wie im reformpädagogischen
Diskurs neue “Gegenstände” entstehen, Objekte, die nun problematisierbar
werden und ein Feld des Eingreifens eröffnen. Das “Kind” oder der “Jugend-
liche” werden, sobald man sie erkannt, identifiziert und beschrieben hat,
zum Gegenstand von Konzepten und Programmen. Dem Blick des Historikers
zeigt sich allerdings, dass es die gesellschaftlichen Praktiken sind, die einen
bestimmten Gegenstand erst hervorbringen. Statt naturalisierend von Entde-
ckung zu sprechen, kann man denselben Prozess polemisch auch Erfindung
nennen, oder präziser von der Konstitution eines Gegenstandes in gesell-
schaftlichen Praktiken reden.

Im Abschnitt über reformpädagogische Schulkonzepte sind wir einer fou-
caultschen Analyse der reformpädagogischen Praktiken gefolgt. Die perma-
nente Kritik an der Unmenschlichkeit von Erziehung und die Vorschläge zu
ihrer Erneuerung erscheinen dann als Fortschreibung von Machtpraktiken
mit sanften Mitteln und damit als Moment der Modernisierung von Bildungs-
systemen.

Im Abschnitt über Volksbildung schließlich zeigen sich diese verschiedenen
Linien nochmals. Innerhalb eines sich etablierenden Sektors des Bildungssys-
tems artikuliert sich ein “Kampf um die Volksbildung”, der von verschiedenen
sozialen Orten her artikuliert ist. Was die liberale Volksbildung alter und neu-
er Richtung gemeinsam hat, ist dabei die Evokation eines neuen Gegenstan-
des: das Volk.

Wir haben unter dem Stichwort “Reformpädagogik” darauf verzichtet, eine
glatte und einfache Realität darzustellen. Insbesondere auf jene Narration
(Erzählung), die Hermann Nohl begründet hat (s.o.), in der die deutsche
pädagogische Bewegung als kollektiver Akteur, als Subjekt und Held einer
Durchsetzung der besseren Erziehung auftritt. Für die Träger einer gemein-
samen Geschichte, die sich diese gegenseitig erzählen und weitergeben,
stiftet die Geschichte vom gemeinsamen Kampf gegen bestimmte Verhält-
nisse eine Identität. Diese reformpädagogische Narration hat ihre Kraft auch
heute nicht verloren, sondern wird nach wie vor erzählt und vertreten. Die
Intention dieses Kapitels war es, dazu eine kritische, sozialwissenschaftlich
fundierte Distanz möglich zu machen.

2.3 Geisteswissenschaftliche Pädagogik

Die Ansätze der reformpädagogischen Bewegung wurden von der geistes-
wissenschaftlichen Pädagogik aufgegriffen. Pointiert könnte man sagen,
dass die geisteswissenschaftliche Pädagogik die der reformpädagogischen
Bewegung entsprechende wissenschaftliche Theorie ist. Ihre Vertreter fühl-
ten sich der Praxis der Reformpädagogik sehr verbunden und pflegten einen



Zwischen Tradition und Neuorientierung

54

teilweise intensiven Austausch mit deren Vertretern, konzentrierten sich
selbst aber auf die universitäre Lehre und die Lehrerausbildung.

Einige der wichtigsten Vertreter waren Hermann Nohl, Eduard Spranger,
Theodor Litt, Wilhelm Flitner und Erich Weniger, die während der Weimarer
Republik Professuren für Pädagogik inne hatten.

Die Hauptvertreter der geisteswissenschaftlichen Pädagogik wurden von den
Nationalsozialisten früher oder später aus ihren Ämtern entlassen. Einige von
ihnen waren allerdings im Frühjahr 1933 der nationalsozialistischen “Macht-
ergreifung” nicht abgeneigt. Wilhelm Flitner versprach sich in der Zeitschrift
“Die Erziehung” davon Vorteile für die pädagogische Bewegung (Wrana u.a.
2001). Erich Weniger entwickelte bis 1938 ein Konzept der Militärpädagogik
für die deutsche Wehrmacht (Siemsen 1995, S. 11 ff). Inwiefern sie sich mit
diesem Verhalten diskreditiert haben, oder ob sie sich in schwieriger Zeit
behaupteten, ist bis heute heftig umstritten (vgl. z.B. Tenorth 1988, Beutler
1990). Nach 1945 wurden sie jedenfalls rehabilitiert und besetzten erneut
die pädagogischen Lehrstühle an den Universitäten der entstehenden Bun-
desrepublik. Dort war die geisteswissenschaftliche Pädagogik bis in die spä-
ten 50er Jahre der führende Ansatz der Erziehungswissenschaft. In der SBZ
und der DDR wurde sie als bürgerliches Konzept abgelehnt und nicht weiter-
geführt.

Im nächsten Kapitel werden wir die Grundlagen der geisteswissenschaftli-
chen Pädagogik und einige ihrer wichtigsten Fragestellungen rekonstruieren.
Wir werden aber zunächst darauf eingehen, was diesen Ansatz als Wissen-
schaft auszeichnet und welche wissenschaftlichen Methoden etabliert wur-
den.

2.3.1 Erziehungswirklichkeit und Erziehungswissenschaft

Exkurs: Was ist eine Wissenschaft?

Die Frage, was unter einer Wissenschaft zu verstehen ist, lässt sich nicht so
einfach beantworten wie man vielleicht erwarten könnte. Verschiedene An-
sätze der Erziehungswissenschaft haben unterschiedliche Vorstellungen
davon, was eine Wissenschaft ausmacht. Sogar die Frage, ob die Erzie-
hungswissenschaft überhaupt eine Wissenschaft ist oder werden könnte,
war lange Zeit umstritten.

Gemeinsam ist verschiedenen Konzepten von Wissenschaft, dass sie über
Theorien verfügen. Unter Theorien sind Systeme von Aussagen zu verstehen,
die als wahr oder falsch erachtet werden können. Das Geschäft einer Wis-
senschaft ist es, den Wahrheitsgehalt dieser Aussagen zu überprüfen oder

Kontinuität oder
Neubeginn in der

Erziehungs
wissen-schaft?

Wahrheitsgehalt
einer Aussage



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

55

auch neue Aussagen zu produzieren. Eine solche Aussage könnte etwa sein
(1) Erwachsene mit schlechten Schulerfahrungen haben Vorurteile gegen-
über Volkshochschulkursen. Es können aber auch Sätze sein wie: (2) Die
Grundlage der Erziehung ist das leidenschaftliche Verhältnis eines reifen
Menschen zu einem werdenden Menschen und zwar um seiner selbst willen.

Der Vergleich der beiden Sätze, die als wissenschaftliche gelten, zeigt, dass
es offenbar sehr unterschiedliche Aussagen gibt. Der erste Satz formuliert
eine Erfahrung und verallgemeinert sie: Erwachsene mit schlechten Schuler-
fahrungen haben Vorurteile gegenüber Volkshochschulkursen. Dieser Satz
könnte als Gesetz formuliert sein: Immer wenn A der Fall ist, dann gilt B. Er
wäre so eine allgemein gültige Aussage und würde unabhängig von Zeit und
Ort gelten. Man könnte den Satz aber auch relativieren, indem man angibt,
unter welchen Umständen das der Fall ist, welcher Art die Vorurteile sind etc.
Dann wäre der Satz selbst ohne die besonderen Umstände, den Kontext und
seine Bedingungen wertlos. Der zweite Satz ist ganz anderer Art: Er versucht
nicht, eine Erfahrung oder ein Gesetz zu formulieren, sondern die Eigenhei-
ten eines Gegenstandes zu verstehen. Er bestimmt, was das Wesentliche
einer Sache ist, was eine Sache ausmacht. Oder in diesem Fall, was eine
Sache – nämlich die Erziehung – wesentlich als Grundlage benötigt, um
überhaupt bestehen zu können.

Beide Sätze gehören zu unterschiedlichen Theorien über Wissenschaft, die
man Wissenschaftstheorien nennt. Wenn man nun zeigen möchte, dass die
Sätze wahr oder falsch sind, dann benötigt man für jeden der beiden wieder
ein ganz unterschiedliches Vorgehen und solche wissenschaftlichen Vorge-
hensweisen nennt man Methodologie. Eine Methodologie ist ein definiertes
Bündel von Verfahren und Vorgehensweisen, mit denen Aussagen produ-
ziert und überprüft werden können. Darüber hinaus benötigt eine Wissen-
schaft Vorstellungen über ihren Gegenstand, über dessen Beschaffenheit
sowie die Voraussetzungen ihres eigenen Geschäfts etc. Alle diese grund-
sätzlichen Fragen sind Fragen der Wissenschaftstheorie (vgl. dazu Seiffert
1971).

Es gibt eine ganze Reihe sehr unterschiedlicher Auffassungen davon, was
eine Wissenschaft der Erziehung sein und leisten sollte. In dieser Einführung
werden Sie die wichtigsten dieser Ansätze kennen lernen, von denen die
geisteswissenschaftliche Pädagogik der erste ist. Sie werden sehen wie in
den letzten Jahrzehnten um diese Richtungen gestritten wurde, aber Sie
werden auch sehen, wie die Erziehungswissenschaft in und durch diesen
Streit erst entstanden ist, sich konstituiert hat. Auch wenn verschiedene
Theorien sich als Gegensätze entwickelt haben, stehen sie heute oft neben-
einander oder werden kombiniert. Es hat sich mehr und mehr die Einsicht
verbreitet, dass mehrere Perspektiven ihre Berechtigung haben und dass es
nicht einen neuen Ansatz geben kann, der die Aspekte aller anderen mitbe-
rücksichtigt oder hinfällig macht.



Zwischen Tradition und Neuorientierung

56

Die Perspektive der Geisteswissenschaften

Der geisteswissenschaftliche Ansatz hat sich im späten 19. Jahrhundert ent-
wickelt und blieb bis zum Ende der 50er Jahre in Deutschland vorherrschend.
Seine Vertreter entwickelten ihn auch als Reaktion auf den Siegeszug der
Naturwissenschaften. Diese hatten sich schon früher als die Geisteswissen-
schaften von der Philosophie gelöst und waren im Laufe des 19. Jahrhun-
derts allgemein als eigenständige Wissenschaften anerkannt worden. Man
versuchte daher zunächst Pädagogik an den Prinzipien der Naturwissen-
schaft zu orientieren. Die Begründer der Geisteswissenschaften entwickelten
dazu eine Alternative: Die Wissenschaften vom Menschen und den Errun-
genschaften seines Geistes sollten sich nun auch von der Philosophie lösen,
sich dabei aber nicht an den Naturwissenschaften orientieren, sondern eine
eigenständige Methodologie entwickeln. Einer der wichtigsten Vertreter des
Ansatzes, Wilhelm Dilthey (1833-1911), formulierte eine berühmte Abgren-
zungsstrategie: “Die Natur erklären wir, das Seelenleben verstehen wir”
(Dilthey 1962 V, S. 144).

Was ist damit gemeint? Die Naturwissenschaften suchen nach allgemein
gültigen Gesetzen, nach denen die Natur aufgebaut ist und mit denen die
Phänomene der Natur erklärt werden können. Dazu beobachten sie die äu-
ßere Natur und entwickeln aus einer Reihe von Beobachtungen eine Theorie
des Kausalzusammenhangs. Ist ein Naturgesetz einmal erkannt, so soll es
immer und überall gelten, unabhängig von Ort und Zeit und von den Um-
ständen der Situation. Galileo Galilei entdeckte beispielsweise das Gesetz des
freien Falls. Das Gesetz gilt zu allen Zeiten, an allen Orten der Erde und in
jeder Situation. Wer es kennt, kann immer und überall erklären, warum ein
Stein auf den Boden fällt und nicht wegschwebt. Über allgemeingültige
Gesetze können also die Phänomene der Natur erklärt werden.

Die Wissenschaften vom Menschen, so lautet nun ein Vorwurf Diltheys, ver-
suchen auf dieselbe Weise allgemein gültige Gesetze über das Leben und die
Erziehung zu finden. Dieser Versuch müsse aber scheitern, weil die Gegens-
tände der Wissenschaften vom Menschen eine andere Qualität haben. Phä-
nomene im Bereich menschlichen Handelns sind nicht dasselbe wie Natur-
phänomene. Das Handeln, Denken und Verhalten von Menschen ist
symbolisch strukturiert und nicht über kausale Gesetzmäßigkeiten. Diese
Phänomene, so Dilthey weiter, sind in jeder Situation und zu jeder Zeit an-
ders, sie sind einzigartig und können nicht aufgrund allgemeingültiger Ge-
setze erklärt werden. Weil nun der Geisteswissenschaftler als Verstehender
selbst an dem “Bewusstseinsleben” der eigenen Kultur, seinem Untersu-
chungsgegenstand, Anteil hat, kann er Kulturerzeugnisse quasi “von innen”
her verstehen, und benötigt den Umweg der naturwissenschaftlichen Kon-
struktion von erklärenden Gesetzen durch äußere Beobachtung nicht.

Pädagogik als
Natur- oder

Geisteswissen-
schaft?

Handeln folgt
keinen allgemein-

gültigen Gesetzen



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

57

Dilthey kommt aufgrund dieser Eigentümlichkeit des Phänomenbereichs zu
dem Schluss, dass die geistige Welt nicht “erklärt”, sondern “verstanden”
werden kann und muss. Nimmt man dies an, dann kann die Methodologie
der Naturwissenschaften nicht angewandt werden. Vielmehr muss eine der
Eigentümlichkeit des geisteswissenschaftlichen Gegenstandes angemessene
Methodologie entwickelt werden. Die Leistung Diltheys besteht nun darin,
diese Methodologie der Wissenschaften vom Menschen, die Hermeneutik,
als geisteswissenschaftliche Methode des Verstehens entwickelt zu haben.

Die hermeneutische Methodologie

Seit der Antike wird die Kunstlehre der Interpretation von schriftlichen Do-
kumenten Hermeneutik genannt. Das griechische Wort “hemeneuin” bedeu-
tet “auslegen” oder “interpretieren”. Die Hermeneutik hat sich zunächst in
der Theologie und in den Rechtswissenschaften entwickelt, denn in beiden
Bereichen ergab sich die Notwendigkeit, zu einer korrekten Auslegung eines
gegebenen Textes, der Bibel oder der geltenden Gesetze, zu gelangen (vgl.
Seiffert 1971 Bd.1, S. 17 ff).

Friedrich Daniel Schleiermacher (1768-1834) hat die Hermeneutik zu einer
umfassenden Theorie weiterentwickelt. Er verstand unter “Hermeneutik”
eine Kunst des Textverstehens aus dem Lebenszusammenhang heraus. Er
unterschied das divinatorische Verstehen als spontanes, einfühlendes Erah-
nen vom komparativen Verstehen, das sich auf eine Fülle von Kenntnissen
stützt. In beiden Fällen aber wird das “Verstehen” von der metaphysischen
Vorstellung eines überindividuellen Leben “des Geistes” gesichert, das sich
durch die Weltgeschichte entwickelt, und an dem Autor und Leser gemein-
sam teilhaben.

Wilhelm Dilthey erweiterte und veränderte diese Kunst der Textinterpretation
zu einer universellen Methode. Nicht nur Texte, sondern das Leben als Gan-
zes kann zum Gegenstand hermeneutischer Forschung werden. Alle Lebens-
äußerungen des Menschen werden lesbar wie ein Text. Er definiert:

“Wir nennen den Vorgang, in welchem wir aus Zeichen, die von
außen sinnlich gegeben sind, ein Inneres erkennen, Verstehen”
(Dilthey 1962 V, S. 318, Hervorh. im Original).

Verstehen ist nicht mehr wie bei Schleiermacher oder in unserem alltäglichen
Verständnis psychologisches Einfühlen, sondern das Deuten von Zeichen, das
Verstehen von Sinn als Einordnen eines Zeichens in einen größeren Zusam-
menhang. Dilthey bringt als Beispiel das Lallen eines Säuglings. Diese Laute
mögen unartikuliert erscheinen, aber wir verstehen sie. Sie sind ein Zeichen
für etwas Inneres, nämlich das Wohlbefinden des Säuglings.

Verstehen des
Lebens

Das Innerliche
erkennen



Zwischen Tradition und Neuorientierung

58

Dieses Verstehen des Lallens ist zugleich ein Beispiel für “elementares Ver-
stehen”. Es findet im Lebenszusammenhang ständig statt. Es ist notwendig,
damit Menschen erfassen, was um sie herum geschieht. Das höhere Verste-
hen hingegen führt über dieses an den unmittelbaren Lebenszusammenhang
gebundene, elementare Verstehen hinaus. Es ist methodisch geschultes,
hermeneutisches Denken.

Eine wichtige Denkfigur der Hermeneutik ist der hermeneutische Zirkel. Weil
Menschen ein bestimmtes Phänomen in ihrem Lebenszusammenhang immer
schon verstehen, haben sie immer ein Vorverständnis, wenn es auch noch so
fragmentarisch sein mag. Verstehen kennt keinen Nullpunkt. Mit dem Deu-
ten eines Textes oder eines Lebensphänomens erweitert und modifiziert sich
dieses Vorverständnis zu einem Verständnis. Dieses Verständnis ist aber wie-
der nur ein vorläufiges Verständnis, ein Vorverständnis. In einem weiteren
Schritt werden noch mehr Informationen hinzugezogen, etwa weitere Wer-
ke eines Autors, andere Lebenssituationen oder Daten aus der Biografie etc.,
um den Text oder das Phänomen in einen größeren Sinnzusammenhang
einzuordnen. Auf dieses erneute Verständnis folgt ein weiterer Deutungs-
vorgang etc. Das hermeneutische Verstehen ist daher ein zirkulärer Prozess,
der nicht abgeschlossen werden kann. Ein Text oder ein Phänomen kann
zwar immer als Ganzes, aber nie vollständig verstanden werden. Jedes Ver-
ständnis kann zum Vorverständnis für ein neues und tieferes Verstehen wer-
den. Jedes Vorverständnis muss sich in seiner Ausarbeitung und an weiterem
Material erst bewähren, um gültig bleiben zu können.

Hans-Georg Gadamer, der 1960 mit seinem Werk “Wahrheit und Methode”
die Theorie der hermeneutischen Methodologie weiterentwickelt hat, fasst
diesen Zusammenhang in der Zirkelstruktur des Verstehens als Verhältnis
zwischen der konkreten Teilauslegung von etwas und der Verstehensganz-
heit, dem Sinnhorizont, in dem sich diese Auslegung befindet. Man muss,
um ein konkretes Etwas zu verstehen, bereits ein Verständnis des Zusam-
menhangs haben, in dem sich das konkrete Etwas befindet, um aber den
Zusammenhang zu verstehen, muss man schon einzelne seiner Teile verstan-
den haben (Gadamer 1986, S. 270 ff).

Die geisteswissenschaftlichen Pädagogen hatten entgegen der erklärten
Programmatik, das ganze Leben verstehen zu wollen, wenige methodisch
durchgeführte Studien zur Erforschung der Lebenswirklichkeit hervorge-
bracht. Das liegt auch darin begründet, dass die geisteswissenschaftlich ori-
entierten Erziehungswissenschaftler nicht wirklich an der Weiterentwicklung
methodologischer Fragen gearbeitet haben. Meist wendeten sie das herme-
neutische Verfahren auf klassische Texte an. Erst in den 80er Jahren wurde
im Rahmen der Entwicklung der qualitativen Forschungsmethoden die Her-
meneutik auf die Erziehungswirklichkeit selbst bezogen und methodisch
genauer gefasst. In einem neueren Handbuch mit dem Titel “Sozialwissen-
schaftliche Hermeneutik” wird in verschiedene Teilbereiche wie die “objektive

Hermeneutisches
Verstehen ist unab-

schließbar



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

59

Hermeneutik”, die “Inhaltsanalyse”, die “Bildinterpretation”, die “Diskurs-
analyse” oder die “Tiefenhermeneutik” eingeführt. Mit den theoretischen
Grundlagen der geisteswissenschaftlichen Hermeneutik haben diese Ansätze
aber meist nur noch wenig gemeinsam (vgl. Hitzler / Honer 1997).

Pädagogische Anthropologie

Eine der wichtigsten Fragen der Geisteswissenschaften ist die nach dem
Menschen. Andreas Flitner schreibt 1963 in seiner Einführung zum Sammel-
band “Pädagogische Anthropologie”:

“Die Erörterung dessen, was der Mensch sei, muß, so scheint es, allen ande-
ren Erziehungserörterungen vorausgehen; hat man über sie keine Klarheit
gewonnen, so wird man sich über alles andere nicht verständigen können”
(Flitner 1967, S. 11).

Die Geisteswissenschaften sollen den konkreten, lebendigen Menschen zum
Gegenstand haben. Die älteren Philosophien, so der Vorwurf der Lebensphi-
losophen, haben nicht den ganzen Menschen, sondern etwas ganz abstrak-
tes und reduziertes zum Gegenstand: das “Subjekt”. Dilthey formuliert die-
sen Zusammenhang folgendermaßen:

“In den Adern des erkennenden Subjekts, das Kant, Locke und
Hume konstruieren, rinnt nicht wirkliches Blut, sondern der ver-
dünnte Saft von Vernunft als reiner Denktätigkeit” (Dilthey1962 I:
XVIII).

Der Begriff des Subjekts ist für manche pädagogischen Theorien sehr wich-
tig, während andere diesen Begriff ablehnen bzw. ignorieren, zumal in der
Rede vom “Subjekt” oft von Unterschiedlichem gesprochen wird. Der Begriff
wird im Laufe dieser Einführung noch öfter auftauchen. Zunächst soll es
darum gehen, Diltheys Kritik an Kant nachzuvollziehen. Man kann eine kom-
plexe Philosophie auf unterschiedliche Weise lesen und rezipieren und im
Bezug auf das Werk Immanuel Kants ist die Philosophiegeschichte voll von
solchen Lesarten. Liest man Kant – so wie Dilthey – anthropologisch, dann
lässt sich seine Philosophie folgendermaßen zusammenfassen. Der abstrakte
Begriff des Subjekts beschreibt den Menschen als ein Wesen, dessen Tätig-
keit sich in drei Bereiche einteilen lässt: Es erkennt (Denken), handelt (Wol-
len) und empfindet (Fühlen). Über jede dieser drei Tätigkeiten hat Kant eine
große Abhandlung geschrieben. In der Kritik der reinen Vernunft beschreibt
er, wie der Mensch erkennt, in der Kritik der praktischen Vernunft, wie er
handelt und in der Kritik der Urteilskraft, wie der Mensch empfindet, fühlt
oder etwas als schön oder hässlich beurteilt. Es handelt sich dabei um eine
allgemeine Theorie des denkenden, wollenden und fühlenden Menschen.
Allerdings geht es dabei nicht um eine Beschreibung konkreten, empirischen
Denkens, Handelns und Fühlens, sondern um eine Theorie, die die Möglich-

Konkreter Mensch
oder abstraktes
Subjekt?



Zwischen Tradition und Neuorientierung

60

keiten und Grenzen dieser drei Tätigkeiten überhaupt beschreibt. Nicht der
empirische Mensch, sondern ein abstrakt gedachtes, transzendentales Sub-
jekt ist der Gegenstand der Theorie Kants.

Entscheidend an dieser Theorie des Subjekts ist schließlich, dass diese
Grundlage seines eigenen Denkens, Handelns und Fühlens ist. Das bedeutet,
dass es nicht von Zufällen, Umständen oder Vorurteilen bestimmt ist, son-
dern dass das Subjekt diese überwinden kann, um zu wahrer Erkenntnis,
rational begründetem Handeln und angemessenem Fühlen und Empfinden
zu gelangen. Diese Kraft der Überwindung kann und muss das Subjekt aus
sich selbst schöpfen. Der Mensch ist also nicht schon immer Subjekt, aber er
kann es werden. Der Prozess der Subjektwerdung ist dann aufs engste mit
dem Programm der “Aufklärung” verbunden. Kant definiert in einem kurzen,
aber sehr bekannten Aufsatz:

“Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst ver-
schuldeten Unmündigkeit. Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich
seines Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen.
Selbstverschuldet ist diese Unmündigkeit, wenn die Ursache der-
selben nicht am Mangel des Verstandes, sondern der Entschlie-
ßung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines anderen
zu bedienen. Sapere aude! Habe Muth, dich deines eigenen Vers-
tandes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der Aufklärung”
(Kant 1968, S. 34).

Mündigkeit ist dann jener Zustand, in dem der Einzelne dem allgemein den-
kenden, handelnden und fühlenden Subjekt am nächsten kommt. Sie ist der
Zustand, in dem das Subjekt alle Vorurteile und Angewohnheiten, die ihm
mitgegeben wurden, alles willkürlich “Gesetzte” abgearbeitet hat.

Nach dem allgemein anerkannten anthropologischen Lehrsatz von Aristote-
les ist der Mensch ein “animal rationabile”, also dasjenige Tier, das denken
kann bzw. zur Vernunft begabt ist. Diese Gabe des Denkens hebt ihn heraus
und macht ihn zu etwas Besonderem unter allen Wesen der Welt. Nach Kant
ist diese Vernunft keimhaft in jedem Menschen angelegt und muss entwi-
ckelt, zum Vorschein gebracht werden. Dieser Prozess der Subjektwerdung
wird in der klassischen Pädagogik als “Bildung” bezeichnet und die Theorie,
die ihn beschreibt, als “Bildungstheorie”. Die Pädagogik bietet sich für eine
Vermittlung von unmündigem und gebildetem Zustand, zur Hervorbringung
von Bildung und Vernunft besonders an. Das Ziel, das man sich in der Aufklä-
rung dabei setzt, ist nicht nur der einzelne gebildete Mensch, sondern eine
aufgeklärte, gebildete und fortschrittliche Menschheit. Der wissenschaftlich-
technische Fortschritt der Menschheit und die Freiheit und Emanzipation des
Einzelnen bilden in dieser bürgerlichen Erzählung noch keinen Widerspruch.
Es ist offensichtlich, dass eine solche Theorie der Bildung, mit einem allge-
meinen Begriff vom Menschen, hohe Ansprüche mit sich trägt.

Mündigkeit als
Verwirklichung des

Subjekts



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

61

Diese abstrakte Vorstellung eines rationalen “Subjekts” ist es, die Wilhelm
Dilthey kritisiert. Eine solche abstrakte Philosophie, so Dilthey, verkennt den
“ganzen Menschen”, die “volle Erfahrung”. Denken, Wollen und Fühlen sind
nämlich nicht nur aus der Ratio gespeist, sondern aus einem größeren, einem
Ganzen des Menschseins, dem Leben (vgl. Lassahn 1993, S. 28). Wilhelm
Dilthey ist nicht der einzige Philosoph und Wissenschaftler des späten 19.
Jahrhunderts, der lebensphilosophische Thesen vertritt, auch der Deutsche
Friedrich Nietzsche, der Däne Sören Kierkegaard und der Franzose Henri
Bergson, stellen das “Leben” oder die “Existenz” gegen die abstrakte Philo-
sophie. Bei den idealistischen Philosophen des frühen 19. Jahrhunderts von
Kant bis Hegel konnte das “Denken” sich vom “Leben” lösen, und zu einem
“objektiven, reinen Denken” werden. Das Denken war in der Lage, sich dem
“Leben” gegenüber zu stellen und dieses von außen zu beschreiben. Das
Denken konnte sich selbst zum Zuschauer machen, es hatte keine eigenen
Interessen und Bedürfnisse mehr, die seinen Blick trübten. Es war nicht mehr
verstrickt in eigene oder unüberlegte Meinungen. Für die Lebensphilosophen
war ein in dieser Weise abstraktes Denken nicht möglich: das Denken des
Menschen ist verwurzelt im Leben und in der Subjektivität. Es ist ein “existie-
rendes” Denken, wie Kierkegaard es nannte. Die anderen Lebensphiloso-
phen waren allerdings weit radikaler als Dilthey, vor allem die Philosophie
Nietzsches bedeutete eine Abkehr vom Bürgertum und eine radikale Ableh-
nung der Kultur des späten 19. Jahrhunderts. Diltheys Philosophie hingegen
brachte den Zeitgeist auf den Begriff und es gelang ihr, eine neue Richtung
der Wissenschaft zu begründen.

Was den Menschen auszeichnet ist also das “Leben”, in das er eingebettet
ist, und das als konkretes und historisches untersucht werden muss. Dieses
“Historische” und nicht eine abstrakte Vernunft ist es, was den Menschen
zum Menschen macht. Der Mensch sei, so Dilthey, über seine biologische
Natur hinaus ein Produkt seiner Geschichte. Er hat eine Lebensgeschichte, in
der er sich wandelt und verändert und diese Geschichte macht ihn erst zu
dem, was ihn anthropologisch wesentlich ausmacht, zu einem Besonderen,
einem Individuellen. Dabei wird er mitbestimmt durch die Gesellschaft, in der
er lebt und in die er hineinwächst. Aber auch diese Gesellschaft ist ein Pro-
dukt ihrer Geschichte. Kurz: Man muss die Geschichte einer Sache befragen,
um zu verstehen, was sie ist. Auch die Vernunft bzw. die Philosophie selbst
hat eine Geschichte. Auch der Biographie des Einzelnen kommt daher eine
herausragende Bedeutung zu, in ihr spiegelt sich das Individuelle und Beson-
dere des einzelnen Menschen ebenso wie das Besondere der Zeit und der
Gesellschaft. Dilthey formuliert:

“Was der Mensch sei und was er wolle, erfährt er erst in der Ent-
wicklung seines Wesens durch die Jahrtausende und nie bis zum
letzten Worte, wie in allgemein gültigen Begriffen, sondern immer
nur in der lebendigen Erfahrung, welche aus der Tiefe seines We-
sens entspringen” (Dilthey 1962 IX, S. 173).

Verankerung des
Denkens in der
Lebensgeschichte



Zwischen Tradition und Neuorientierung

62

Allgemein gültig begründete Werte und Ziele

Wenn man lebensphilosophisch denkt, ist die Vernunft nicht mehr der Fix-
punkt außerhalb der Geschichte und der Kultur, der als Maßstab dienen
könnte, um zu entscheiden, was gut und richtig sein soll. Sie ist vielmehr Teil
des geschichtlichen Geschehens. Der geisteswissenschaftlichen Pädagogik
fällt es daher schwer, direkt zu bestimmen, was die Ziele und Methoden von
Erziehung sein sollen. Eines ist für Dilthey und seine Nachfolger aber klar: Das
kann und darf nicht bedeuten, dass diese Ziele und Methoden beliebig, also
gleichgültig sind.

“Wir wollen doch schließlich nicht nur wissen, wie die Dinge ge-
wesen sind, unsere Zeit, wie jede andere, bedarf der Regeln des
erzieherischen Handelns. [...] So findet sich auch auf diesem Ge-
biet, wie auf den verwandten der Ethik, der Poetik, der politischen
Ökonomie die Wissenschaft vor der Frage, an welchem Punkte
entspringt aus der Erkenntnis dessen, was ist, die Regel über das,
was sein soll” (Dilthey 1962 VI, S. 62).

Auf die eine oder andere Weise muss die Pädagogik also diese Fragen be-
antworten. Aber inwiefern kann sie zu allgemein gültigen Sätzen kommen?
Dilthey stellt diese Frage in seinem Aufsatz “Von der Möglichkeit einer all-
gemeingültigen Pädagogik”. Er fällt ein vernichtendes Urteil über die am
Ende des 19. Jahrhunderts existierenden pädagogischen Systeme. Diese
hätten nämlich den Anspruch, ein für alle Mal zu bestimmen, zu welchen
Werten und Zielen erzogen werden soll. Sie suchen ein Regelwissen, das
Erziehern genaue Anweisungen gibt, wie sie am Besten oder am Angemes-
sensten erziehen können. Nach einer solchen Auffassung könnte und müsste
pädagogische Theorie die Praxis leiten, beherrschen und normieren.

Jedes dieser Systeme versucht diese Begründung, indem es seine Sätze und
Regeln auf einige wenige Grundsätze zurückführt. Dilthey bringt nun fol-
gendes Argument: Sofern diese grundlegenden Sätze überhaupt einen Inhalt
haben, sind sie nicht allgemein gültig, sondern durch bestimmte Lebenszu-
sammenhänge bedingt: Sie sind historisch. Hermann Nohl fasst dies in seiner
Weiterentwicklung der Argumentation zusammen:

“Wo es um die Werte und Ziele des Lebens geht, die für die Päda-
gogik leitend sein sollen, kann man wohl, wie es die Ethik als Wis-
senschaft versucht, eine Anzahl evidenter ethischer Wahrheiten
herausheben. Aber diese stehen untereinander nicht in einem ra-
tional konstruierbaren Zusammenhang, sondern nur in einem in-
haltlich lebendigen; ihre Einheit ist nicht die Einheit eines Systems,
sondern eines Ideals, zu vergleichen etwa mit der Einheit eines
Kunstwerks, die auch notwendig ist, aber nicht rational notwen-
dig, nicht aus Grundsätzen logisch ableitbar” (Nohl 1961, S. 109).

Ist eine allgemeine
Theorie der Erzie-

hung möglich?



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

63

Wie bereits erwähnt, ist eine Anarchie der Meinungen und Überzeugungen,
also eine “Beliebigkeit” dessen, was sein soll, für Dilthey wie für Nohl unvor-
stellbar. Daher entwickelte Dilthey eine psychologische Theorie über die
Seele. Seine These war, dass die Seele über eine immanente Teleologie ver-
fügt. Teleologie bedeutet, dass etwas auf ein telos (griech.), d.h. ein Ziel
oder einen Zweck hin, ausgerichtet ist. Immanente Teleologien gehen zudem
davon aus, dass dieses Ziel und dieser Zweck als Bewegung den Dingen
selbst innewohnen. Das “Seelenleben” sei also nicht regellos, sondern ent-
halte eine Teleologie. Die Seele ist eine sich selbst ausbildende Kraft. Aller-
dings argumentiert Dilthey, dass der Zusammenhang von Außenwelt, Orga-
nismus und Handlung beim Menschen keineswegs rational ist. Jede Situation
und Existenzlage wird von einem ganzheitlichen Gefühl durchdrungen und
dieses Gefühl urteilt und taxiert immer zweckmäßig. Daher liegt im Seelenle-
ben die Tendenz, zwischen Umweltbedingungen und Individuallage eine
Harmonie herzustellen, sich also immer vollkommener zu gestalten.

So ergibt sich eine universelle teleologische Struktur des Seelenlebens mit
den drei Grundbegriffen (1) Vollkommenheit (2) Entwicklung (3) Steigerung.
Mit anderen Worten: Vermittelt durch das Gefühl, das die Interpretation der
Situation und die Handlungen steuert, und durch Störungen, die die Seele
aus dem Gleichgewicht bringen, entwickelt sich die Seele durch Herstellung
von Harmonie ständig weiter zu immer größerer Vollkommenheit (vgl. Blaß
1978, S. 117 ff).

Hermann Nohl war mit dieser Lösung allerdings nicht zufrieden. Einerseits
fällt Dilthey mit der Annahme einer universalen Struktur hinter seine eigenen
Postulate zurück: Wenn alles geschichtlich geworden ist, dann kann auch die
Anthropologie keine Ausnahme bilden. Andererseits gibt die Teleologie nicht
vor, ob ein Mensch zu einem vollkommenen Verbrecher oder zu einem voll-
kommen sittlichen Menschen wird. Ein solcher Minimalzweck kann nach
Nohl keine allgemeine Pädagogik begründen. Mit anderen Worten: Es gibt
keinen fixen Punkt außerhalb der eigenen historischen Situation und den in
ihr vorherrschenden Werten, der in der Lage wäre, diese historische Situation
zu bewerten oder zu kritisieren. Der Ausgangspunkt der Pädagogik kann
also nur die geschichtliche Situation sein, etwas, das die geisteswissenschaft-
lichen Pädagogen “Erziehungswirklichkeit” nennen:

“Der wahre Ausgangspunkt für eine allgemein gültige Theorie der
Bildung ist die Tatsache der Erziehungswirklichkeit als eines sinn-
vollen Ganzen. Aus dem Leben erwachsend, aus seinen Bedürfnis-
sen und Idealen, ist sie da als ein Zusammenhang von Leistungen,
durch die Geschichte hindurchgehend, sich aufbauend in Einrich-
tungen, Organen und Gesetzen – zugleich sich besinnend auf ihre
Verfahren, ihre Ziele und Mittel, Ideale und Methoden in den The-
orien – eine große objektive Wirklichkeit, wie Kunst und Wirt-
schaft, Recht und Wissenschaft ein relativ selbständiges Kultursys-
tem, unabhängig von den einzelnen Subjekten, die in ihm tätig

Harmonie als Voll-
kommenheit der
Seele



Zwischen Tradition und Neuorientierung

64

sind, und von einer eigenen Idee regiert, die in jedem echt erzie-
herischen Akt wirksam ist und doch wieder nur faßlich wird in ih-
rer geschichtlichen Entfaltung” (Nohl 1961, S. 119).

Die Erziehungswirklichkeit als solche kann untersucht werden und erst die
Analyse dieser Wirklichkeit offenbart eine Theorie der Pädagogik. Nun wen-
det Nohl eine raffinierte theoretische Strategie an: Werden ganz unter-
schiedliche historische Gesellschaften und Pädagogiken untersucht, so werde
sich zeigen, dass diese Erziehungswirklichkeit immer die Variation ein und
derselben Struktur sei. Es werden sich typische Möglichkeiten und Formen
von Pädagogik zeigen. Und in all diesen Variationen könnte man, so Nohls
Hoffnung, eine allgemeine Grundstruktur finden, etwas was immer und
notwendig zur Erziehung gehört, dies wäre dann eine allgemeine Pädagogik.
Diese Überlegungen sind der Hintergrund dafür, dass Nohl die reformpäda-
gogische Bewegung so umfassend untersucht. Die konkreten praktischen
Bestrebungen und Projekte sind die Erziehungswirklichkeit. Nur aus ihr her-
aus und nicht allgemein bzw. abstrakt glaubt Nohl, Pädagogik begründen zu
können (Nohl 1961, S. 121).

Das Theorie-Praxis-Verhältnis

In seiner “Systematischen Pädagogik” von 1933, einem Einführungsbuch,
das in vielen Auflagen noch bis in die 60er Jahre verwendet wurde, sagt
Wilhelm Flitner, es gäbe eine gewohnte Denkart, nach der das Erziehen mit
einer technischen Tätigkeit verglichen würde. Erzieherisches Handeln wäre
dann eine Technologie und ließe sich durch Regeln leiten. Die Pädagogik
wäre jene Wissenschaft, die die Regeln der Technologie begründet. Diese
Analogie hält Flitner für einen Irrtum, denn da es keine allgemein gültigen
Regeln geben kann, kann es auch keine allgemein gültige Technologie ge-
ben. Die Theorie der Pädagogik kann dann auch nicht die Funktion haben,
Praxis anzuleiten. Es ist nicht die Aufgabe der Wissenschaftler/-innen, Prakti-
kern Handlungsanweisungen und Handlungsrezepte an die Hand zu geben.

Dabei schätzt Flitner das Fakten- und Regelwissen, das die Psychologie an-
häuft, keineswegs als zwecklos oder überflüssig ein. Dieses Wissen kann
sogar das erzieherische Tun optimieren. Flitner folgt Maria Montessoris Ein-
schätzung:

“[...] daß wir heute auf Grund solcher wissenschaftlicher Einsich-
ten in die Entwicklung des Menschen, in seine Beziehungen zur
Umwelt und Mitwelt, ein ganz anderes Geschlecht aufziehen, ge-
sündere, mutigere, kräftigere Menschen, die im Lebenskampf
ganz andere Aufgaben bewältigen als frühere Geschlechter und
anpassungsfähiger sind” (Flitner 1933, S. 16 f).

Begründung der
Theorie aus den

Strukturen der
Erziehungswirklich-

keit

Anleitung der Praxis
durch Theorien?



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

65

Aber er bringt ein ähnliches Argument wie Nohl: Dieses optimierte
Menschengeschlecht wisse nicht, wozu es optimiert werden soll! Das Ent-
scheidende ist etwas ganz anderes als das Wissen um Fakten und Regeln, es
kommt nämlich in einer erzieherischen Situation darauf an, pädagogisch zu
denken, diese Situation als pädagogische zu begreifen und so zu pädagogi-
schen Antworten zu kommen. Dieses Wissen nennt Flitner pädagogische
Bildung. Er schreibt, die pädagogische Bildung besteht vielmehr

“in einer Erkenntnis des Zusammenhangs, des Ganzen, pädagogi-
scher Besinnung im existenziellen Zusammenhang der Fragen mit
dem Leben. Somit ist sie nur die Frucht eines gründlichen Studi-
ums und strengen geisteswissenschaftlichen Denkens” (ebd., S. 17
f).

Wenn Sie diese Argumentation mit der von Hermann Nohl im vorigen Ab-
schnitt vergleichen, so werden Ihnen gewisse Ähnlichkeiten auffallen: Die
naturwissenschaftliche Herangehensweise wird nicht völlig abgelehnt. Es
gibt sinnvolle Erkenntnisse von Fakten über Menschen, ihren Körper, ihr
Zusammenleben und ihr Lernen und die Kenntnis dieser Fakten mag auch
Erziehung optimieren. Aber jenseits dessen gibt es etwas, das sprachlich
nicht sehr leicht zu fassen ist, das “Eigentliche”, das “wirklich Pädagogische”,
“echtes pädagogisches Denken”.

Diese Formulierungen zeigen, dass die geisteswissenschaftlichen Autoren
“das Pädagogische” weit höher schätzen als das, was positiven Tatsachen-
wissenschaften zugänglich ist. Denn nur dieses Pädagogische kann die bren-
nenden Fragen nach dem Sinn und Ziel des Handelns beantworten. Wer die
Erziehungswirklichkeit hermeneutisch versteht und begreift, erkennt das
Phänomen der Erziehung. Nur im ernsthaften Studium der Erziehungswirk-
lichkeit lernt man nach Flitner das “pädagogische Denken” in der Situation.
Pädagogisches Handeln ist demnach kein Anwenden von Regeln, sondern
eine Fähigkeit zu verstehen und dem gemäß zu handeln. Theorie ist die Re-
flexion der Praxis. Erich Weniger unterscheidet verschiedene Grade der Abs-
traktion und damit drei Ebenen von Theorie (vgl. Weniger 1952, S. 16 ff):

• Die Theorie ersten Grades umfasst die Einstellungen und Handlungs-
gewohnheiten des Praktikers, die seine Tätigkeit im pädagogischen
Feld leiten, und allgemeiner der jeder Erkenntnis der Welt vorgängige
Blick auf die Welt: “Es ist die eingehüllte Rationalität, die in der geisti-
gen Haltung des Menschen liegt, die anrufende und gestaltende
Kraft, die in der inneren Form des Menschen immer schon enthalten
ist.” (ebd.) Diese Theorie ersten Grades ist nicht bewusst. Da aber je-
des Denken und Handeln Theorien ersten Grades impliziert, ist weder
ein theorieloser Blick, noch ein theorieloses Handeln möglich.

• Die Theorie zweiten Grades umfasst explizites Wissen der Praktiker ü-
ber ihre Handlungen, das sie benutzen “[...] in Lehrsätzen, in Erfah-
rungssätzen, in Lebensregeln, in Schlagworten und Sprichwörtern

Theorie ist
Reflexion der Praxis



Zwischen Tradition und Neuorientierung

66

und was es so gibt.” (ebd., S. 17). Sie entsteht durch die Reflexion der
eigenen Praxis, allerdings, so wendet Weniger an dieser Stelle ein,
steht sie oft nicht im “rechten Verhältnis” zur Theorie ersten Grades
und daraus entsteht eine Aufgabe für die pädagogische Reflexion.

• Die Theorie dritten Grades ist schließlich die wissenschaftliche Theorie,
das universitäre Geschäft. Ihre Aufgabe ist das wissenschaftliche Ver-
stehen der Erziehungswirklichkeit, aber als solche kann sie nur nach-
träglich auf eine erfolgreiche Praxis zurückblicken. Weniger zitiert
Schleiermacher, wenn er betont: “Aber die Theorie beherrscht an und
für sich nicht die Praxis, die Theorie (der pädagogischen Wissenschaft)
ist immer später. Die Theorie muß sich erst Raum verschaffen, wenn
die Praxis schon begründet ist.” (ebd., S. 19) Die Theorie und damit
die geisteswissenschaftliche Pädagogik tritt nicht mit dem Anspruch
auf, der Praxis leitende Konzepte zu liefern, die vorgängige Praxis der
“deutschen pädagogischen Bewegung” hat ihre höchste Form bereits
realisiert. Die Aufgabe der Theorie ist es vielmehr, ihr ein Bewusstsein
dieser Höhe zu verschaffen, und Einsicht in die Verhältnisse zu ermög-
lichen. In der geisteswissenschaftlichen Pädagogik gilt das Primat der
Praxis, die durch Theorie bewusst und damit vollkommen wird.

Die Wissenschaft vom Leben

Die Erziehungswirklichkeit ist als Teil der Lebenswirklichkeit der Gegenstand
der geisteswissenschaftlichen Erziehungswissenschaft. An drei Aspekten
haben wir gezeigt, wie sich in diesem Ansatz eine Wissenschaft konstituiert,
die nicht abstrakte und allgemeine, sondern konkrete Aussagen über die
Erziehungswirklichkeit zu machen in der Lage ist. Daran, wie sie ein Bild “des
Menschen” formuliert, daran wie sie ihre Erziehungsziele konstituiert und
daran, wie sie das Verhältnis von Theorie und Praxis fasst.

Zum Abschluss möchten wir den Begriff der Erziehungswirklichkeit nochmals
explizieren. Sie ist ein Produkt ihrer Geschichte, und wer ihre Geschichte
versteht, weiß was Erziehung ist. Sie ist wie jede Lebenswirklichkeit aus Er-
lebnissen aufgebaut und die Verknüpfung dieser Erlebnisse nach bestimmten
Regeln bildet die Struktur der Erziehungswirklichkeit. Deshalb untersucht
Hermann Nohl unterschiedliche historische Wirklichkeiten, um in deren Varia-
tionen die Grundstruktur der Erziehungswirklichkeit aufzuspüren. Das Ziel
der Erziehung bleibt an das Ziel des Lebens gebunden. Das heißt, dass Erzie-
hungsziele nicht bestimmt werden können, ohne das Leben als Ganzes, die
Zeit, die Gesellschaft, das Volk, die Kultur etc. zu untersuchen. Deshalb kann
die geisteswissenschaftliche Pädagogik nur aufgrund einer Analyse dieser
Lebenswirklichkeit und ihrer Geschichte Ziele und Verfahren der Pädagogik
bestimmen. Die Erziehungswirklichkeit wird “immer schon” von den in ihr
Handelnden verstanden. Aufgabe der Wissenschaft ist es, durch wissen-
schaftliche Reflexion dieses Verstehen weiter zu entwickeln.



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

67

Deshalb gibt es keine einfache Hierarchie von Theorie und Praxis, beide tre-
ten in ein Wechselverhältnis. Erziehungswirklichkeit ist daher ein komplexes
Zusammenwirken verschiedener Elemente. Wilhelm Flitner definiert sie als
denjenigen Bereich, in dem die Frage nach der Erziehung auftaucht. In sei-
nen Worten:

“Erziehungswirklichkeit ist also das Ganze der Erscheinungen, in
dem der Raum für erzieherische Verantwortung gefunden werden
kann und immer gefunden wird” (Flitner 1933, S. 26).

2.3.2 Bildung und Kultur

Formale und materiale Bildung

Wie kann Erziehungswirklichkeit nun näher bestimmt werden? Dazu kann
man zwei verschiedene Ausgangspunkte wählen. Über den Ausgang vom
Individuum kommt man zur formalen Bildung, über den Ausgang von der
Kultur kommt man zur materialen Bildung.

Wählt man also den heranwachsenden Menschen als Ausgangspunkt, dann
kommt es darauf an, das zu erziehende Kind “wachsen zu lassen”, um die
rechten Kräfte in ihm zu entfalten. Die Reformpädagogik “vom Kinde aus”
(vgl. Kapitel 1.2) hat diesen Standpunkt vertreten. Die Bildung der Kräfte
heißt formale Bildung, weil sie nicht zu einem bestimmten Inhalt bildet, son-
dern nur die Methoden, die Kräfte und den Prozess bestimmt. Dem steht
eine Position gegenüber, die die Kultur und die herrschenden Werte ins Zent-
rum rückt. Sie versteht sich als Anwalt von Tradition und Kultur und fordert,
dass die objektiven Werte von den Erziehern vermittelt und dem Zögling
zugänglich gemacht werden sollen. Diese Position heißt materiale Bildung,
weil sie konkrete Inhalte und Gehalte als Bildung hervorrufend betrachtet.

Es ist offensichtlich, dass die geisteswissenschaftlichen Pädagogen beide
Seiten für richtig halten müssen. Denn aufgrund ihres Verständnisses von
Erziehungswirklichkeit sind Ziele, Inhalte und Methoden der Pädagogik in der
historischen Situation und dem in ihr wirkenden Geist enthalten. Die Bewe-
gung der Reformpädagogik und die von ihr verwirklichten Modellschulen
und neuen Methoden gehören zu diesem “Ganzen der Erziehungswirklich-
keit” ebenso sehr wie der preußische Staat oder die konservativen Werte der
Weimarer Gesellschaft. Für die geisteswissenschaftlichen Pädagogen gilt
sowohl das Eine als auch das Andere: “Führen oder Wachsen lassen”, heißt
ein berühmt gewordenes Buch aus den 20er Jahren von Theodor Litt, in dem
er zeigt, dass beides seine Berechtigung hat (vgl. Litt 1929).

Wechselverhältnis
von Theorie und
Praxis

Pädagogik vom
Kinde und von der
Gesellschaft aus



Zwischen Tradition und Neuorientierung

68

Es gilt also, eine Vermittlung zwischen Objektivem und Subjektivem zu schaf-
fen. In ihrer Bildungstheorie entwickelte die geisteswissenschaftliche Päda-
gogik die Ansätze der pädagogischen Klassiker Rousseau, Kant, Pestalozzi
und Humboldt (sie veröffentlichten etwa 1770-1830) weiter.

Der Ausgang vom Zögling: Bildung

Am Ausgangspunkt einer solchen Argumentation steht der “Zögling”. Wil-
helm Flitner bezeichnet den Begriff als “pedantisch”, er stamme aus der
Waisenhaus- und Hofmeisterpädagogik des 18. Jahrhunderts (Flitner 1933,
S. 77). Allerdings, so Flitner, habe man noch keinen besseren Ausdruck ge-
funden für “jene Person aus der Erziehungsgemeinschaft, auf die sich die
pädagogische Intention richtet” (ebd.). Der “Zögling” wird nämlich nicht als
Einzelner, sondern als Teil einer Erziehungsgemeinschaft zum Gegenstand.
Solche Erziehungsgemeinschaften können nun mit ihrem spezifischen “Geist
und Stil, ihren Sitten und Formen” geisteswissenschaftlich untersucht und
verstanden werden. Schulen und Heime sind ebenso Erziehungsgemein-
schaften, wie ganze Erziehungssysteme.

Die Idee, dass ein Einzelner sich selbst erziehe, so argumentiert Nohl, teile
den Menschen entzwei. Ein Teil in ihm muss führen und ein anderer Teil
geführt werden. Deshalb ist diese Idee der Selbsterziehung nicht ursprüng-
lich, sondern vielmehr eine Übertragung der eigentlichen Idee: Die Dyade
von Erzieher und Zögling. Nohl nennt dieses Verhältnis den pädagogischen
Bezug. Das Argument noch einmal in Nohls Worten:

“Das ursprüngliche Bildungserlebnis ist nicht die Erfahrung einer
Spaltung des Ichs in Vorwaltendes und Geführtes, sondern das in
einem pädagogischen Bezug Stehen zu einem Führer. [...] Im Bil-
dungserlebnis des jungen Menschen ist wesensmäßig die Hingabe
an den Lehrer und die Erfahrung von einem Wachstum und einer
Formung durch den anderen enthalten” (Nohl 1961, S. 132).

Aufgrund dieser Argumentation zieht Nohl auch eine klare Grenze zur Er-
wachsenenbildung. Das Ziel der Erziehung ist es, den Menschen zu seiner
Mündigkeit zu führen. Am Ende der Erziehung ist der Mensch reif, ein voll-
ständiger Bürger der Gesellschaft. Er bedarf dann keiner Erziehung mehr,
sondern nur noch der Ethik, der er sich als Lehre vom rechten Handeln nun
selbstständig bedienen kann. Erwachsenenbildung und Kinder- bzw. Ju-
gendbildung gehören demnach grundsätzlich verschiedenen Bereichen an.

Für Nohl ist also nicht, wie für einige Reformpädagog/-innen, das “Kind” mit
seinen Kräften der Ausgangspunkt, sondern die Beziehung von Erzieher und
Zögling. Er formuliert daher seinen berühmt, berüchtigt gewordenen Satz:

Der Führer in mir ist
der Lehrer in mir”



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

69

“Die Grundlage der Erziehung ist das leidenschaftliche Verhältnis
eines reifen Menschen zu einem werdenden Menschen, und zwar
um seiner selbst Willen, daß er zu seinem Leben und seiner Form
komme” (ebd., S. 134).

Das Ziel der Erziehung wird dabei nicht vom Erzieher an den Zögling heran-
getragen, sondern von ihm im Zögling erkannt und entwickelt, denn er soll
zu “seiner” Form kommen. Dabei macht es die pädagogische Haltung bzw.
den “pädagogischen Takt” aus, dem Zögling nicht zu nahe zu treten, ihm
nichts aufzudrängen. Es muss dem Erzieher gelingen, das Vertrauen und die
Liebe des Zöglings zu erlangen.

Allerdings gibt es diese objektive Welt der Bildungsgüter, die als maßgeblich
für einen hoch entwickelten Menschen betrachtet werden. Die “Form” ist
nicht beliebig, sondern entspricht dem Höchsten und Besten der “Kultur”. Im
Kind ist diese Kultur in potentiellen Fähigkeiten angelegt, die in der geistes-
wissenschaftlichen Terminologie die “Höhe des Kindes” heißen. Der Erzieher
muss diese “Höhe” oder das “Ziel” im Kind ebenso lieben wie das Kind in
seinem gegenwärtigen Zustand. Daher argumentiert Nohl weiter:

“Entsprechend jener Doppelheit einer Liebe zum Kinde in seiner
Wirklichkeit und der Liebe zu seiner Höhe, die Erhebung fordert,
wird die pädagogische Gemeinschaft getragen von zwei Mächten:
Liebe und Autorität [...]. Die Pädagogen haben je nach ihrer Ein-
seitigkeit bald die eine oder andere betont, im Lebensprozeß sind
sie beide verbunden” (Nohl 1961, S. 138).

Gehorsam und Autorität waren für Nohl und viele in seiner Generation ein
entscheidendes Moment der Erziehung. Das bedeutet keineswegs, dass sie
zwar offen Freiheit und Bildung propagieren, heimlich aber eine “Schwarze
Pädagogik” des Gehorsams betrieben hätten. Im Rückblick von heute ist
kaum noch nachvollziehbar, dass für das Denken dieser Pädagogen tatsäch-
lich kein Widerspruch in der Argumentation bestand. Dem Kind wird nichts
“gewaltsam aufgedrückt”, denn im Begriff des “Menschen” ist das kleine
Kind ebenso enthalten wie der reife Mensch. Da der reife Mensch der Inbe-
griff moralischer Integrität ist, kann die Erziehung zu einem solchen reifen
Menschen aus der Sicht Nohls gar nicht unmoralisch sein.

Der Ausgang von der objektiven Welt: Kultur

Theodor Litt bezeichnet die objektive Welt, der der Zögling gegenübersteht
und in die hinein bzw. zu der hin er erzogen werden kann und soll als “Kul-
tur”, sie geht der Erziehung voraus. Sie enthält Bildungsgüter und erziehende
Mächte, die in einem Wechselverhältnis zum bisher ausgeführten pädagogi-
schen Gedankengang stehen. Er zählt die geistigen Objektivationen auf:
“Staat”, “Gesellschaft und Wirtschaft”, “Religion”, “Wissenschaft”, “Kunst”,

Mit Gehorsam und
Autorität zu
Bildung und Freiheit



Zwischen Tradition und Neuorientierung

70

“Sittlichkeit” und “Gemeinschaft”. Deren Objektivität trennt er nun säuber-
lich von den “pädagogischen Übergriffen”, die die anderen Bereiche in ihre
Gewalt bringen wollen. Gegen die “Revolutionen in der Pädagogik” stellt er
klar, dass die Schule zu den konservierenden Mächten gehört, weil sie plan-
mäßig den “Bildungszusammenhang der Generationen vermittelt”. Sie ist die
“Mittlerin in der Folge der Geschlechter” und die “Trägerin der Kontinuität
im Wandel der Jahre und Tage” (Litt 1965, S. 98). Diese Kultur ist nicht nur
gegeben, sondern stellt sogar die wesentlichen Bildungsgehalte zur Verfü-
gung. In diesem Punkt waren sich alle einig: Die geschichtliche Welt mit ih-
rem Sinngefüge wurde zu einer “zweiten Welt” der Werke und Taten. Und
dieses Sinngefüge wirkt bildend, weil es den Geist enthält, es hat einen Ge-
halt. Flitner definiert in seinem Lehrbuch:

“Der Gehalt der geistigen Welt, der in den individuellen Erzie-
hungsprozeß eingeht, wird als Bildungsgehalt bezeichnet. Die so-
zialen Gebilde, die ein eigenständiges, geschichtliches Leben füh-
ren, eigene Sinngefüge darstellen und ihren geistigen Gehalt der
Erziehung mitteilen, seien als erziehende Mächte bezeichnet”
(Flitner 1933, S. 93, Hervorh. im Original).

In vielen Beschreibungen der objektiven Welt fällt der Begriff “Geist”. Er
kommt vom lateinischen spiritus oder dem griechischen pneuma, was wört-
lich so etwas wie “bewegte Luft, Hauch, Atem” bedeutet (Hügli / Lübke
2000, S. 228). Er ist einer der komplexesten Begriffe der Philosophie, wird in
verschiedenen Ansätzen anders gefasst und kann hier nicht erschöpfend
erklärt werden. Wir möchten an dieser Stelle lediglich dem Gebrauch des
Wortes in der geisteswissenschaftlichen Pädagogik nachgehen und zwar wie
mithilfe des Wortes “Geist” unter anderem die Differenz “lebendig” vs. “er-
starrt / tot” konstituiert wird. Dazu nutzen wir eine diskursanalytische Me-
thode, die zeigt, wie Theorien mithilfe von Metaphern und Differenzen
“funktionieren”. Der “Geist” einer Sache ist das “flüssige, bewegliche”, was
eine Sache lebendig macht. Man sprach daher vom “Geist der Goethezeit”,
vom “Korpsgeist” oder vom “Volksgeist”. Geist kann einem einzelnen Men-
schen genauso zukommen, wie einem Kollektiv, meist der Nation, dem Volk.
Der Geist eines Volkes objektiviert sich in seiner Sprache, seiner Sitte, seiner
Religion, aber auch seiner Mode, seiner Wirtschaft, den Werken seiner Kunst
und den Wissenschaften und “lebt” dort fort. Der “Geist” als das Lebendige
steht dem relativ verfestigten, erstarrten Objektivierten einer Kultur gegen-
über und hält es zusammen.

Aufgrund des “Geistes” können Staat, Erziehung, Sittlichkeit etc. als eine
Einheit betrachtet werden, weil sie alle Ausdruck des Volksgeistes bzw. des
Geistes der Deutschen sind. Für unseren Zusammenhang ist wichtig, dass
diese Lebendigkeit des Geistes nach geisteswissenschaftlicher Auffassung
verloren gehen kann. Dann bleibt nur das objektive Werk und “der Geist ist
tot”. Niemand sollte in der Schule “Faust” von Goethe lesen, wenn der “le-

“Vermittlung”
lebendigen Geistes

Geschichte als
Trägerin des

Bildungsgehalts



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

71

bendige Geist”, der in diesem Werk enthalten ist, nicht trägt und bewegt.
Der Geist bringt uns in Kontakt mit dem “ewig Menschlichen”, das dieses
Drama enthält, es “bildet uns empor”. Das Drama selbst als toter Buchstabe
ist wertlos. Diese Differenz von lebendig und tot bzw. erstarrt steht hinter
der Verwendung des Begriffs des Geistes in bildungstheoretischen und di-
daktischen Ausführungen der geisteswissenschaftlichen Pädagogen. Als
Beispiel definiert Eduard Spranger Erziehung über den Gegensatz von leben-
diger und toter Kultur:

“Das Leben der Kultur vollzieht sich in zwei gleich wichtigen, aber
sachlich verschiedenen Tätigkeiten: im Kulturschaffen, vermöge
dessen die geistige Welt immer neue Jahresringe ansetzt, und der
Kulturfortpflanzung, durch die der Kreislauf frischen Saftes auf-
rechterhalten wird. Diese Fortpflanzung der Kultur, die auf dem
Lebendigerhalten des bereits Erarbeiteten in den werdenden Geis-
tern beruht, nennen wir Erziehung” (Spranger 1927, S. 380).

Blumige Metaphern des Lebens und der Fruchtbarkeit sowie die Differenz tot
– lebendig finden sich überall in geisteswissenschaftlichen Schriften.

Sprangers Zitat zeigt aber noch ein weiteres. Für Spranger ist nicht, wie für
die Reformpädagogik der Zögling und für Nohl der pädagogische Bezug,
Ausgangspunkt einer Definition von Erziehung, sondern die Reproduktion
der Kultur im Generationenverhältnis. Spranger argumentiert allerdings wei-
ter:

“In der Erziehung kann es nicht bloß auf die Einführung in das
Verständnis der gegebenen Kultur ankommen. Dann wäre sie nur
ein Mittel, die bestehenden Verhältnisse mit ihren Mängeln und
begrenzten Vorzügen zu verewigen. Sondern für die wahre Erzie-
hung ist dies alles nur ein Übungsstoff, um daran in der werden-
den Seele den vorwärtstreibenden Willen zum echten Wert zu
entbinden. Nicht die Wahrheiten sollen überliefert werden, son-
dern der Wille zur Wahrheit selbst soll gestärkt und bewußt wer-
den [...] nicht bloße Staatstreue ist das Ziel, sondern das fortbil-
dende Staatsethos, der Wille zum wahren und gerechten Staat
usw.” (ebd., S. 382).

Wieder argumentiert Spranger mit der Differenz von tot – lebendig, denn es
ist der lebendige Wille zur Wahrheit, ohne den die Wahrheit tot ist. Es ist der
Wille zum Staat, der die an sich wertlose Staatstreue lebendig macht.

Der Gegensatz von Individuum und Welt

Man hat Hermann Nohl und Eduard Spranger oft in einen Gegensatz ge-
stellt, den ersten als Vertreter einer lebendigen Erziehungsgemeinschaft
dargestellt, in der der Zögling die Priorität hat, und den zweiten als Vertreter

Wille zur Wahrheit
– Wille zum Staat



Zwischen Tradition und Neuorientierung

72

einer allgemein verbindlichen “Kultur- und Wertpädagogik”, in der deren
Weitergabe Priorität hat. Das ist auch nicht falsch. Wichtig ist aber auch, dass
beide dasselbe zentrale Problem bearbeiten, das alle geisteswissenschaftli-
chen Pädagogen beschäftigt. Das bearbeitete Feld spannt sich zwischen
einer verbindlichen Kultur und dem sich entwickelnden Subjekt. Dieses Feld
können sie nun in verschiedene Richtungen durchlaufen, Spranger eher von
der “Welt” zum “Subjekt” und Nohl eher vom “Subjekt” zur “Welt”, es han-
delt sich bei beiden um dasselbe Feld.

Die Beziehung von Mensch und Welt, zwischen Tradition und Subjekt, die
der geisteswissenschaftlichen Pädagogik der Weimarer Zeit noch selbstver-
ständlich war, ist für die Erziehungswissenschaft der folgenden Jahrzehnte
zu einem Problem geworden, das sich nicht einfach auflösen ließ. Für die
geisteswissenschaftlichen Pädagogen war dieses Verhältnis eine Aufgabe,
aber kein grundsätzlicher Widerspruch. Für sie erbrachte die Erziehung die
Garantie, dass Menschen in eine Welt hineinwachsen, erwachsen und mün-
dig werden. Sie brachte die Garantie, dass sie diese Welt und die Kultur lie-
ben lernen und weiterentwickeln. Am Ende des Erziehungsprozesses, in dem
Gehorsam und Autorität durch Liebe zusammengehalten werden, stand der
freie und reife Mensch, der seine Aufgaben in der Gesellschaft und den ihm
zugewiesenen Platz gern und gut erfüllt.

Bildung und Kultur als deutsches Deutungsmuster

Das Problem der mangelnden Vermittelbarkeit von Bildung und Kultur wurde
durch den Nationalsozialismus übermächtig. Die geisteswissenschaftlichen
Pädagogen verwechselten die “objektive Kultur” des Nationalsozialismus mit
der “sittlichen Volksgemeinschaft”, die ihnen vorschwebte. Auch wenn sie
sich später persönlich distanziert haben, so versprachen sie sich doch wie
sehr viele konservative Intellektuelle 1933 ein Erreichen ihrer Ziele und Visio-
nen mithilfe des bzw. im Nationalsozialismus. Sie verfielen den Aporien eines
spezifisch deutschen Diskurses, in dem Bildung und Kultur zentrale Einsätze
darstellen. Georg Bollenbeck hat die tragische Geschichte von Glanz und
Elend dieses Deutungsmusters nachgezeichnet.

Hier sei seine Analyse kurz zusammen gefasst: Seit dem Anfang des 19.
Jahrhunderts hat sich in Deutschland eine gesellschaftliche Gruppe gebildet,
das Bildungsbürgertum. Aus verschiedenen Gründen, unter anderem ihrer
politischen Bedeutungslosigkeit nach den gescheiterten Revolutionen, hat
diese Gruppe eine Reihe von Deutungsmustern entwickelt. Darunter versteht
man bestimmte immer wieder kehrende Weisen, über etwas zu sprechen,
bestimmte Meinungen, Argumente, Bedeutungen von Begriffen etc. Deu-
tungsmuster werden nicht immer aufs Neue hinterfragt. Sie gelten in einer
bestimmten gesellschaftlichen Gruppe als wahr. Zu einem solchen Deu-

Beziehung von
Mensch und Welt

als zentrale
Aufgabe



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

73

tungsmuster gehörten die Begriffe “Bildung” und “Kultur” und was das Bil-
dungsbürgertum darunter verstand.

Bildung war danach etwas Größeres und Bedeutenderes als bloße Fähigkei-
ten oder Kenntnisse. Erst durch “Bildung” erreiche der Mensch seine eigentli-
che Bestimmung. Und Bildung geschehe auch nicht durch irgendwelche
“technischen, pädagogischen Eingriffe”, sondern durch wahres Menschsein
angesichts großer Werke des Geistes, etwa einer Sinfonie von Mozart, oder
eines Gedichts von Goethe oder eines philosophischen Werkes von Kant.
Bildung ereigne sich auch in wahrer Sittlichkeit oder Frömmigkeit. Eine so
verstandene Bildung sei nur möglich und wirksam in einer Kultur, die diese
Bildung enthalte, einer Kultur, in der sich der “Geist” verwirklicht habe, in der
er gegenständlich, zum Objekt geworden sei. Unter den Völkern habe einzig
Deutschland eine Kultur hervorgebracht, die diesem Ideal ganz entspricht.
Andere Länder wie England, Frankreich und vor allem Amerika hätten zwar
eine beachtenswerte “Zivilisation” erreicht, aber eine Zivilisation bestehe nur
aus Bürgern, die sich zur Erfüllung ihrer jeweiligen Interessen zusammenge-
schlossen haben. Ihr fehle jene universale Gemeinschaft der Gebildeten, die
in der Kultur spürbar wird. Zu diesem Deutungsmuster gehört auch, dass die
Kultur im Niedergang sei, dass sie “einmal”, vielleicht bei Goethe selbst, wah-
rer und echter gewesen sei, dass aber die Massengesellschaft und die Indust-
rie, die Individualisierung etc. dazu führen, dass die Kultur immer mehr “ver-
flache”.

Sie werden jetzt sehen, dass die Argumente von Nohl, Flitner, Spranger und
Litt sich in dieses Deutungsmuster fügen. Das hat eine systematische und
eine politische Implikation. Systematisch wird mit den Aussagen zur deut-
schen Kultur auf eine universelle Kulturanthropologie Bezug genommen,
wenn man die deutsche Kultur als die Überlegene ansieht. Eine solche Aus-
sage ist nämlich nur möglich, wenn man die Kulturen an einem nicht der
Geschichtlichkeit unterliegenden Maßstab misst. Damit hintergeht auch die
geisteswissenschaftliche Pädagogik ihre grundlegende Aussage von der
Geschichtlichkeit alles Seienden.

Die politische Implikation zeigt Bollenbeck auf, indem er nachweist, dass der
Nationalsozialismus diese Deutungsmuster ebenfalls bediente: der Hang zur
Gemeinschaft, der Nationalismus, die Abneigung gegen den Streit der Par-
teien und die Demokratie, die Kampfansage gegen den Marxismus etc. Man
muss nicht unbedingt Faschist gewesen sein, um 1933 im Nationalsozialis-
mus etwas Gutes zu sehen. Von Schuld befreit diese Verwechslung nicht.
Der Pädagoge Hermann Weimer schloss seine “Geschichte der Pädagogik” in
der Auflage von 1941 mit den Worten:

“So geht das, was Platon einst in seiner Politeia erträumt, was
Fichte in den ‚Reden an die deutsche Nation' gefordert, was das
erwachende Preußen in den Reformen eines Stein, Scharnhorst
und Humboldt zu gestalten versucht hat, in dem einzigartigen Er-

Bildung durch und
als Menschsein

Gemeinschaft der
Gebildeten als
Kultur

Geistige Nähe
zum National-
sozialismus



Zwischen Tradition und Neuorientierung

74

ziehungswerk Adolf Hitlers einer alles Bisherige hinter sich lassen-
den Verwirklichung entgegen” (Weimer 1941, S. 224).

Hermann Weimer ist nicht repräsentativ für die geisteswissenschaftliche
Pädagogik. Bollenbeck zeigt jedoch in einer differenzierten Analyse, wie
“blind” die Träger der deutschen Kultur für das wahre Gesicht des National-
sozialismus waren. Sie erkannten dieses Missverständnis, wie viele ihrer Kol-
legen aus anderen Wissenschaftsbereichen bestenfalls, als es zu spät war
und sie ihren Einfluss und ihre Positionen verloren hatten.

2.3.3 Anknüpfungen und Neuansätze nach 1945

Transformationen

Es war nach dem Krieg nicht möglich, die Theorie der Kultur auf dieselbe
Weise wieder aufzugreifen. Bestimmte Elemente dieser Kultur, wie der Ge-
horsam, der Militarismus oder das Völkische waren obsolet geworden. In
Bezug auf die Erwachsenenbildung urteilt Joachim Dickau in seinem Rück-
blick:

“Wurden trotz dieser veränderten Ausgangssituation weitgehend
die Vorstellungen der Weimarer Zeit sowohl hinsichtlich der politi-
schen als auch der bildungstheoretischen Konzeptionen über-
nommen, wurden dabei doch mindestens in zweierlei Hinsicht
neue Akzente gesetzt: Zum einen trat an die Stelle der Dominanz
des nationalen Gedankens die Betonung der internationalen Ver-
ständigung und die Förderung internationaler Beziehungen, zum
anderen wurde der stets für faschistoide Tendenzen in Anspruch
genommene Volksgemeinschaftsaspekt durch die Pflege des Part-
nerschaftsgedankens ersetzt” (Dickau 1980, S. 34).

Trotzdem lebten bestimmte Einstellungen weiter. Vor allem der Topos, dass
die technische Welt, etwa die “Maschinenarbeit” und die “technischen Me-
dien” den Menschen und seine Bildung bedrohen, erhielt in der pädagogi-
schen und erwachsenenbildnerischen Literatur der fünfziger Jahre eine e-
norme Bedeutung. Bildung wird nun eine Gegeninstitution zu den in der
industrialisierten Gesellschaft ausgemachten Vermassungstendenzen. In den
erziehungswissenschaftlichen Konzeptionen von Theodor Litt und Heinrich
Weinstock wird die Bedeutung der Arbeit und des Berufs für die Bildung
herausgestellt. Nur in einer auf Arbeit bezogenen Bildung kann der arbeiten-
de Mensch, in dem sich alle Probleme bündeln, gebildet werden (vgl. Wein-
stock 1957, S. 31). Mit solchen Konzeptionen bringt sich die Pädagogik in
einer Gesellschaft, in der ein völlig zerstörtes Land aufgebaut werden muss,
in der Arbeit als Überlebenssicherung das dominante Moment ist, wieder ins
Zentrum des Geschehens. An der Basis der Volkshochschularbeit dominierten

Kontinuität des
kulturkritischen

Denkens



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

75

zivilisationskritische und kulturpessimistische Positionen, man widersetzte
sich dem “Kulturverfall” und der “Vermassung”. Man war stolz darauf, in
“kleiner Zahl” und mit einer “aktiven Minderheit” wahre Bildung zu betrei-
ben. Zentrale Gegenstände der Kurse waren nach wie vor Kunst, Literatur
und Philosophie. Mit dem Aufkommen des Fernsehens in den 50er Jahren
befürchtete man, dieses Medium werde jede kulturelle Eigenaktivität
schmälern und die Teilnehmerzahlen reduzieren. Hans Tietgens, eine der
zentralen Figuren in der Erwachsenenbildung der “Bonner Republik” urteilt
über die Volkshochschule, sie wäre

“[...] in ihrer Ausstrahlung nach außen betont antiinstitutionell,
antiorganisatorisch und antibürokratisch. Mochten die Volkshoch-
schulen praktisch auch damals schon nüchterne und nützliche Ar-
beit leisten, das Bild, das man von ihnen nach außen hervorkehrte,
war zivilisationskritisch gefärbt” (Hans Tietgens zitiert nach Siebert
1994, S. 57).

Kategoriale Bildung und der Bruch mit der traditionalen Kultur

In den 50er Jahren begannen sich die geisteswissenschaftlichen Argumenta-
tionen zu verändern. Wolfgang Klafki hat für die Didaktik ein Konzept vor-
gelegt, das an den Traditionen geisteswissenschaftlicher Theoriebildung
anknüpft, aber auf die Gewissheit einer gegebenen Kultur verzichtet. Er
möchte die Didaktik der Schulfächer bildungstheoretisch fundieren. Unter
einer Didaktik versteht er jene Theorie, die angibt, welche Inhalte gelernt
und unterrichtet werden sollen. Er geht dabei von den Konzepten formaler
und materialer Bildung aus, die sich in der Geschichte der Pädagogik gege-
nüberstehen. Beide sind einseitig und an eine neue Bildungstheorie stellt er
den Anspruch, alle Momente gleichermaßen zu umfassen. Daher entwirft er
die Idee einer “kategorialen Bildung”. Kategoriale Bildung bedeutet, dass das
Individuum sich die “Welt” kategorial erschließt. Es bedeutet aber auch um-
gekehrt, dass das Individuum der Wirklichkeit erschlossen worden ist.

“Bildung nennen wir jenes Phänomen, an dem wir – im eigenen
Erleben oder Verstehen anderer Menschen – unmittelbar der Ein-
heit eines objektiven (materialen) und eines subjektiven (formalen)
Momentes innewerden. Der Versuch, die erlebte Einheit der Bil-
dung sprachlich auszudrücken, kann nur mit Hilfe dialektisch ver-
schränkter Formulierungen gelingen: Bildung ist Erschlossensein
einer dinglichen und geistigen Wirklichkeit für einen Menschen –
das ist der objektive oder materiale Aspekt; aber das heißt
zugleich: Erschlossensein dieses Menschen für diese Wirklichkeit –
das ist der subjektive oder formale Aspekt zugleich im ‚funktiona-
len’ wie im ‚methodischen’ Sinne (S. 43). “Bildung ist kategoriale
Bildung in dem Doppelsinn, daß sich dem Menschen eine Wirk-
lichkeit ‚kategorial' erschlossen hat und daß eben damit er selbst –



Zwischen Tradition und Neuorientierung

76

dank der selbstvollzogenen ‚kategorialen' Einsichten, Erfahrungen,
Ergebnisse – für diese Wirklichkeit erschlossen worden ist.” (Klafki
1964, S. 44).

Sie sehen, dass sich der bei Nohl und Spranger analysierte Gedanke hier
wieder findet: Der Prozess der Bildung bzw. Erziehung muss einerseits dem
sich entwickelnden Individuum und andererseits der Dignität der Welt ge-
recht werden. Die Wirklichkeit dieser Welt ist für Klafki aber nicht mehr die
der traditionalen Güter und Werte, sondern eine, in der sich der Mensch
bewähren muss. Bei der Auswahl der Bildungsinhalte soll solchen Inhalten
ein zentraler Platz eingeräumt werden, die sich auf die Wirklichkeit der Ler-
nenden beziehen lassen.

Entscheidend ist also, dass sich das Verständnis von Welt oder Kultur verän-
dert hat. Das wird auch im Gutachten des Deutschen Ausschusses zu “Situa-
tion und Aufgabe der deutschen Erwachsenenbildung” deutlich. Dieser Aus-
schuss tagte seit den späten 50er Jahren und sollte Vorschläge für eine
Reform des Bildungswesens machen. Nach verschiedenen anderen Berichten
zur Lehrerbildung und zu den Konfessionsschulen sowie einem Rahmenplan
für das gesamte Bildungswesen veröffentlichte der Ausschuss 1960 als vier-
ten Bericht das Gutachten zur Erwachsenenbildung. Dort heißt es:

“Je mehr die Gesellschaft in Bewegung gerät und je mehr in einem
Umbruch der Zeiten die überkommenen Daseinsformen erschüt-
tert werden, desto mehr wird jeder einzelne und jede soziale
Gruppe genötigt, aus eigener Kraft und nach eigener Einsicht die
neue Gestalt des Lebens zu suchen, die es dem Menschen möglich
macht, sich in einer gewandelten Welt als Mensch zu behaupten.
[...] In einer geschichtlichen Lage, in der kein vorgebahnter Pfad
mehr verläßlich ist, hat er seinen eigenen Weg zu suchen; er hat
ihn auch dann zu verantworten, wenn er glaubwürdigen Autoritä-
ten einsichtig folgt” (14).

Und später heißt es: “Aus diesen Überlegungen ergibt sich, daß man auf die
Frage, was unter Bildung zu verstehen sei, nur eine nüchterne Antwort ge-
ben kann. Gebildet im Sinne der Erwachsenenbildung wird jeder, der in der
ständigen Bemühung lebt, sich selbst, die Gesellschaft und die Welt zu ver-
stehen und diesem Verständnis gemäß zu handeln” (20).

Sprangers Idee einer vorgegebenen Kultur ewiger Wahrheit ist hier ebenso
undenkbar wie Nohls Idee einer gehorsamen, liebevollen Hingabe des Zög-
lings an den reifen Menschen. Autorität entlastet nicht von Verantwortung.
Die Welt ist nicht eine Welt der gegebenen Werte und Güter, sondern eine
Welt der Probleme, die gelöst werden müssen. Das “Bewahren” hat völlig an
Bedeutung verloren, es ist einem sich immer neu Einstellen, immer neu Ver-
stehen der Welt gewichen. Aber es hat sich nicht alles geändert: Immer noch
bewegt sich die Theorie zwischen dem Menschen und der Welt. Es handelt

Bezug der
Bildungsinhalte auf
die Wirklichkeit der

Lernenden

Bildung als Bewälti-
gung der Welt



Geisteswissenschaftliche Pädagogik

77

sich immer noch um eine Bildungstheorie, die objektive und subjektive Mo-
mente zu vermitteln sucht. Allerdings ist “Bildung” in ihrem positiven Sinne
nicht mehr in der Kultur aufgehoben. Der Mensch kann sich nicht bilden,
indem er in die Kultur hineinwächst, sich ihr anvertraut. Er ist in eine feindli-
che Welt “geworfen”, dazu verdammt, immer neue Antworten auf immer
neue Probleme aus sich selbst heraus zu produzieren. Zwischen den Zeilen
des Gutachtens liest man die Klage, dass “der Mensch” allein sei angesichts
der Aufgabe, die Welt zu bewältigen.

Wenige Jahre später wird diese Grundidee einer Bildungstheorie, die den
“Menschen” in den Mittelpunkt stellt, verabschiedet. Mit der realistischen
Wende in den Erziehungswissenschaften tritt ein völlig neuer Typus von
Theorie in den Vordergrund. Dieser Typus wird im nächsten Kapitel darge-
stellt.





79

3 Zwischen Reform und Kritik

Im vorigen Kapitel wurde dargestellt, wie das Bildungswesen im Osten
Deutschlands nach 1945 in einer Reihe von Reformen neu gestaltet wurde,
während im Westen die Strukturen der Weimarer Zeit weitgehend über-
nommen wurden. Im Schulbereich blieben größere Reformen aus. Der Be-
reich der Erwachsenenbildung gewann zwar an Bedeutung und erreichte
eine gewisse öffentliche Anerkennung, der Pluralismus verschiedenster Trä-
ger, der das System der Bundesrepublik auszeichnen sollte, hatte sich bis
Ende der 50er herausgebildet. Aber die Aufgaben und Ziele der Erwachse-
nenbildung wurden eher in praktischer Lebenshilfe gesehen. Den Umwäl-
zungen des Wirtschaftswachstums und der Technologisierung des Alltags
gegenüber war man kritisch eingestellt.

Ab Mitte der 60er Jahren wurde dann plötzlich alles anders: Man beklagte
die Rückständigkeit der Schule. Das Bildungssystem sollte sich nicht mehr
bildungstheoretisch begründen, sondern auf die Grundlage lernpsychologi-
scher Erkenntnisse gestellt werden. Dadurch sollte Unterricht effektiver und
rationeller, die Prüfungen objektiver, die Ziele des Unterrichts definierbar
werden. Auch die Erwachsenenbildung sollte effektiver werden und sich
produktiv an der gesellschaftlichen Entwicklung beteiligen. Die Effektivitäts-
forderungen gingen mit der Forderung nach einer Ausweitung des Bildungs-
systems einher. Durch diese Ausweitung war es zugleich möglich, ein ge-
rechteres Bildungssystem zu fordern, das allen Menschen die gleichen
Chancen gewährt, ihre Fähigkeiten zu entwickeln. Für wenige Jahre gingen
damit die Forderungen nach einer Reform und einem Ausbau des Bildungs-
systems Hand in Hand mit Forderungen nach einer gerechten Verteilung von
Bildung und damit von Lebenschancen für alle sozialen Gruppen.

In den 60er Jahren veränderte sich nicht nur das Bildungssystem, sondern
auch die Wissenschaft, die das Bildungssystem zum Gegenstand hat. Neue
Ansätze der Erziehungswissenschaft etablierten sich, die sich teilweise sehr
stark von der geisteswissenschaftlichen Pädagogik abgrenzten, teilweise an
diese mit neuen Ansätzen anknüpften. Dieser Wandel “von der Pädagogik
zur Erziehungswissenschaft” innerhalb weniger Jahre wurde als “realistische
Wende” bezeichnet, weil sich Pädagogik nun produktiv auf die Realität der
Gesellschaft und deren Fortschritt beziehen sollte.

Diese Wende ist nur vor dem Hintergrund der ökonomischen und gesell-
schaftlichen Entwicklungen zu verstehen. Solche Veränderungsprozesse
werden seit einigen Jahren als Modernisierungsprozesse analysiert. Zunächst
werden wir diese Prozesse und ihre Analyse darstellen sowie den Umbau des
Bildungssystems. Die weiteren Kapitel haben die neuen wissenschaftlichen
Ansätze zum Thema.

Neue Aufgaben:
Effektivität und
Chancengleichheit

“Realistische Wen-
de” zur Erziehungs-
wissenschaft



Zwischen Reform und Kritik

80

3.1 Modernisierungsprozesse

Modernisierungsschübe und gesellschaftlicher Wandel

In den 50er und 60er Jahren hat sich die soziale Realität der Bundesrepublik
tiefgreifend verändert. Einen Teil der Realität solcher Modernisierungspro-
zesse machen Rationalisierungsprozesse aus. Sie sind das Bestreben, die
Zweckdienlichkeit bzw. die Wirtschaftlichkeit von Produktions- und Arbeits-
abläufen zu erhöhen und gleichzeitig die Produktivität zu steigern. Das Pro-
duktionsziel soll mit möglichst geringem Ressourcenverbrauch erreicht wer-
den, was ständig die Anwendung von neuen und effizienteren Verfahren
und die Nutzung aktueller technischer Möglichkeiten provoziert. Über die
Zeit hinweg werden im Prozess der Rationalisierung ursprünglich handwerk-
lich-künstlerische, also ganzheitliche Tätigkeiten in einzelne Elemente zerlegt
und die einzelnen elementaren Tätigkeiten unter Zuhilfenahme von Maschi-
nen und bestimmten Verfahren in immer neue Organisationsformen (z.B.
Arbeitsteilung) überführt.

Der Begriff der Modernisierung meint tiefer greifende Prozesse als der der
Rationalisierung: nämlich langfristig ablaufende Entwicklungen und Verände-
rungen, in deren Folge allmählich die angestammte kulturelle und gesell-
schaftliche Ordnung aufgehoben und durch neue Ordnungen ersetzt wird.
Diese Transformationsprozesse verlaufen nicht nach einer bestimmten Ge-
setzmäßigkeit, und es ist deshalb schwierig, sie exakt zu beschreiben. Jede
Definition, auch die folgende von Hans van der Loo und von van Reiijen,
besagt nur, dass Modernisierungsvorgänge vielschichtige und schwer zu
durchschauende Vorgänge sind:

“Modernisierung verweist auf einen Komplex miteinander zu-
sammenhängender struktureller, kultureller, psychischer und phy-
sischer Veränderungen, der sich in den vergangenen Jahrhunder-
ten herauskristallisiert und damit die Welt, in der wir
augenblicklich leben, geformt hat und noch immer in eine be-
stimmte Richtung lenkt” (Van der Loo / van Reiijen 1992, S. 11).

Van Reiijen und van der Loo unterscheiden in dieser Entwicklung vier Para-
doxien:

Das Differenzierungsparadox besagt, dass soziale Einheiten in verschiedene
Teile aufgespalten werden (Maßstabsverkleinerung), durch diese Aufspal-
tung aber zugleich ein Zwang zu vermehrter Kooperation zwischen diesen
Einheiten entsteht, der dann wiederum zu neuen größeren Funktionseinhei-
ten führe (Maßstabsvergrößerung).

Das Rationalisierungsparadox nimmt die grundlegende Idee des Differenzie-
rungsparadoxes auf gesellschaftlicher Ebene auf. Einerseits findet eine Plura-

Paradoxien der
Modernisierung



Modernisierungsprozesse

81

lisierung von Milieus und Lebenswelten statt, andererseits wird die Produkti-
on z.B. generalisiert, weil rationell auf einen Massenmarkt ausgerichtet. Wir
finden z.B. aktuell eine Renaissance der regionalen Kulturen, andererseits
werden die Hotels weltweit mit den gleichen Möbeln ausgestattet, also jede
regionale Differenzierung der Inneneinrichtung negiert.

Das Individualisierungsparadox besagt, dass sich zunehmend ein Konzept,
das in der Soziologie unter dem Begriff der individuellen oder subjektiven
Modernität firmiert und mit der makrotheoretisch orientierten ökonomischen
und sozialwissenschaftlichen Wachstums- und Entwicklungsforschung im
Kontext der Dritten Welt verbunden ist, durchsetzt. Es geht dabei um die
Rolle des Individuums im Modernisierungsprozess, konkreter, um den Pro-
zess der psychosozialen Veränderung und Anpassung von Individuen, die
zunehmend mit modernen Institutionen in Kontakt kommen (Inkeles 1984,
S. 352 f). Die These lautet, dass sich weltweit ein “Syndrom individueller
Modernität” durchsetzt, in dem der moderne Mensch, so Inkeles, “ein infor-
mierter Bürger, der am politischen Leben teilnimmt [ist, Anm. HJF/DW]; er
weist ein ausgeprägtes Wirksamkeitsgefühl auf; er ist höchst unabhängig
und autonom in seinem Verhältnis zur Tradition, insbesondere wenn er
grundlegende Entscheidungen über persönliche Angelegenheiten trifft; und
er ist offen für neue Erfahrungen und Ideen; das heißt, er ist relativ aufge-
schlossen und kognitiv flexibel” (ebd.). Zugleich aber entstehen Abhängigkei-
ten gegenüber abstrakten, vielfach anonymen und groß dimensionierten
Verbänden (vgl. van der Loo / van Reiijen 1992, S. 38).

Das Domestizierungsparadox schließlich konstatiert den Versuch, sich mithil-
fe der durch die wissenschaftliche Entwicklung vorangetriebenen Naturbe-
herrschung (Domestizierung) unabhängiger von den Naturgewalten zu ma-
chen. Zugleich aber führt diese Entwicklung zu neuen Abhängigkeiten.

Die reformpädagogischen Zielsetzungen der 60er und 70er Jahre verstehen
wir (wie übrigens auch die gegenwärtigen Diskussionen) als Versuch einer
Modernisierung des Subjektmodells der Bildungsinstitutionen, die auf die
psychosoziale Veränderung ihres Klientels zielen; insofern sind die re-
formpädagogischen Bemühungen Ausdruck einer allgemeinen kulturellen
und gesellschaftlichen Veränderung. Es soll um die “Umstellung von entla-
stenden Traditionen auf Ich-Leistungen” gehen und dies hat wesentliche
Konsequenzen für die Reform der gesellschaftlichen Institutionen (Combe /
Buchen 1996, S. 280). Anders gesagt: Bildung als gesellschaftliche, sozialisa-
torische Institution soll “subjektive Modernität” als funktionales Korrelat zu
gesellschaftlichen Modernisierungsprozessen hervorbringen. Darin besteht
die allgemeine Funktionalität von Bildung im Stadium fortgeschrittener Mo-
dernisierung. Denn um die Menschen für eine kapitalistische Marktgesell-
schaft nützlich zu machen, ist nicht mehr die disziplinierende Erziehung funk-
tional, wie sie sich seit dem 17. Jahrhundert entwickelt hat, sondern eine, die
selbstständige, moderne Subjekte produziert.

“Subjektive Moder-
nität” als Aufgabe
von Bildung



Zwischen Reform und Kritik

82

Dieser Zusammenhang von Modernisierung und Subjektkonstitution wird in
der aktuellen internationalen sozialwissenschaftlichen Diskussion nicht nur
von der Modernisierungstheorie thematisiert, sondern mit unterschiedlicher
Perspektive auch von den Governementality-Studies im Anschluss an Michel
Foucault (vgl. Bröckling u.a. 2000, S. 7) und von neomarxistischen Analysen
des Postfordismus (vgl. etwa Hirsch 1995).

Aspekte kultureller Modernisierung

Im Folgenden sollen skizzenhaft einige weitere Zusammenhänge kultureller
Modernisierung angedacht werden. Seit den 50er Jahren gab es in der Bun-
desrepublik ein hohes Wirtschaftswachstum, das so genannte “Wirtschafts-
wunder”, und bald Vollbeschäftigung. Bedingt durch den hohen Mangel an
Arbeitskräften wurden Menschen aus Ländern v.a. Südeuropas angeworben,
wodurch sich die kulturelle Heterogenität der Gesellschaft der Bundesrepu-
blik steigerte und zunehmend gesellschaftlich thematisiert wurde. Die restau-
rativen Denkweisen der fünfziger Jahre treten damit in einen Gegensatz zu
den ökonomischen und sozialen Realitäten.

Mit der zunehmenden Prosperität breiterer gesellschaftlicher Schichten kam
es zu einer Technisierung des Alltags: von Waschmaschine und Trockner
über Fernseher, Hifi-Anlage, Videorekorder, Faxgerät, Anrufbeantworter bis
zu Personalcomputern, Internet und Handys in den 90ern. Das Schlagwort
der “neuen Medien” verwies jedes Jahrzehnt auf andere Kommunikations-
mittel. Jede Welle neuer Geräte veränderte die Handlungs- und Kommunika-
tionsweisen, die Formen der Zeitplanung etc. oder brachte ganz neue, bisher
nicht bekannte Praktiken hervor. Wenn Praxisfelder sich hoch verdichtet
transformieren, entsteht meist eine entsprechende “Pädagogik”, die sich die
Entwicklung und Einübung von Handlungsweisen in diesen Feldern zum
Gegenstand macht. So erstaunt es nicht, dass sich in den 60er Jahren die
Medienpädagogik ausdifferenzierte (vgl. Hiegemann / Swoboda 1994).

Die Unterhaltungs- und Kulturindustrie entwickelte sich stärker als je zuvor
und so veränderte sich auch der Kulturbegriff. Während Kultur noch wenige
Jahre zuvor ein normativer Begriff war, der auf die innerhalb einer Gesell-
schaft elaboriertesten, exklusivsten und privilegiertesten Praktiken verwies
und zum Ausgangspunkt der “Kulturkritik” an allem Kulturlosen, u.a. der ,
für alle Arten gesellschaftlicher Praktiken. Die kulturkritischen Argumentati-
onsfiguren sind nicht völlig verschwunden und finden sich auch heute noch
im öffentlichen Diskurs, aber sie haben seit den 50er Jahren stark an Bedeu-
tung verloren. Dies hatte u.a. Folgen für die Programmgestaltung von Ein-
richtungen der Erwachsenenbildung. Unter “kultureller Bildung” wurde nicht
mehr die Bewahrung einer emphatisch gedachten Kultur vor der Flachheit
der industriegesellschaftlichen Zivilisation gedacht, sondern die Beschäfti-
gung mit einer Vielfalt kultureller Praktiken. Die entstehende “interkulturelle

Neue Pädagogiken
durch kulturelle
Modernisierung

Kultur umfasst alle
gesellschaftlichen

Praktiken



Modernisierungsprozesse

83

Bildung” hat in diesem Bedeutungswandel ebenso wie in der kulturellen
Heterogenisierung der Gesellschaft die Bedingung ihrer Möglichkeit.

Es sind vor allem die Jüngeren, die in den 60ern zunehmend ein Unbehagen
an den gesellschaftlichen Gegensätzen, an der von ihren Eltern vertretenen
konservativen Moral und an der Dethematisierung der faschistischen Ver-
gangenheit zum Ausdruck bringen. Als “Jugendkulturen” bezeichnet man
Gruppen von Jugendlichen, die sich mehr oder weniger stark gegen ältere,
etabliertere Generationen abgrenzen und die Differenzen in den Wertvor-
stellungen mit einem differenten Lebensstil verdoppeln, der Kleidungsstile,
Verhaltensweisen, Musikrichtungen etc. enthält. Das Phänomen ist nicht
neu, man kennt die “Halbstarken” bereits aus den 40er und 50er Jahren und
nicht zuletzt die “Jugendbewegung” (s.o.) und ihre Versuche einer umfas-
senden Lebensreform. Die Deutung des Phänomens als “Jugendkulturen”
beginnt aber in den 60er Jahren, sie domestiziert zugleich die darin enthalte-
ne Kritik, denn solange die differenten Verhaltensweisen der Jugendlichkeit
der Akteure zugeschrieben werden, verlieren sie sich mit dem Älterwerden
von alleine (vgl. Willis 1978).

In den späten 60er Jahren wurden allerdings breite Kreise v.a. der Studieren-
den in vielen Ländern Europas, aber auch in den USA oder Mexiko politisiert.
Diese Gruppen wandten sich gegen die bürgerliche Gesellschaft und etablier-
ten neue Weisen politischer Aktivität und neue Lebensformen (z.B. Wohn-
gemeinschaften, sexuelle Revolution usw.). Im Gegensatz zu den “Jugend-
kulturen” gehörte es allerdings zum Programm, in einem “Marsch durch die
Institutionen” die Gesellschaft langfristig zu ändern.

Zugleich veränderte sich die politische Landschaft. 1963 endete die “Ära
Adenauer” und nach dem Zwischenspiel einer “großen Koalition” regierte
1969 eine sozialliberale Koalition unter dem Bundeskanzler Willi Brandt. Die
Regierungserklärung Brandts war ein “Manifest des Neubeginns”, des “Auf-
bruchs zu neuen Ufern”. Für Brandt war Demokratie nicht nur eine Staats-
form, sondern eine Haltung, die alle Lebensbereiche erfasste (Glaser 2000, S.
337).

Diese sehr verkürzt und fragmentarisch genannten Zusammenhänge sollen
einen Eindruck davon vermitteln, wie eng materielle und symbolische Trans-
formationsprozesse ineinander greifen. Das Bildungssystem und die pädago-
gischen Ansätze, die in ihm zur Geltung gebracht werden sollen, sind in
solche Prozesse verwoben und finden darin ihre Bedingung.

Pädagogik und
Transformations-
prozesse



Zwischen Reform und Kritik

84

3.2 Die Reform des Bildungssystems

Die Bildungskatastrophe

Das alte Bildungswesen war nicht in der Lage, diesen Modernisierungsschü-
ben gerecht zu werden. Gegenüber den vielfältigen Anforderungen einer
sich rasch verändernden Welt, dem expandierenden Arbeitsmarkt, dem tief
greifenden Wertewandel, waren die auf Reproduktion der Kultur, auf Be-
schaulichkeit und Bewahrung angelegten Konzepte der geisteswissenschaft-
lichen Pädagogik nicht mehr angemessen. Dieses Missverhältnis wurde der
Öffentlichkeit erst langsam bewusst. Dazu kam der Rückstand Deutschlands
innerhalb der westlichen Staaten, aber auch der Rückstand des Westens
gegenüber dem Osten. Am 4.10.1957 gelang es der Sowjetunion, den ers-
ten Satelliten in eine Umlaufbahn zu schießen. Die westliche Welt erlitt den
“Sputnikschock”: Einer breiten Öffentlichkeit wurde bewusst, dass die sozia-
listischen Staaten einen wissenschaftlichen und technologischen Vorsprung
hatten. Für den pädagogischen Bereich war dies Faktum bereits länger be-
kannt. Weil die Schulen der DDR in der Entwicklung der didaktischen Theorie
und Praxis sehr viel weiter als die westdeutschen Schulen waren, hatten die
Lehrer Paul Heimann, Gunther Otto und Wolfgang Schulz das neue Berliner
Modell der Didaktik entwickelt. Es sollte eine klare und rationale Planung des
Unterrichts und eine Bestimmung seiner Ziele bieten (vgl. Heimann 1972, S.
9 f). Die bildungstheoretische Didaktik (also die Didaktik der geisteswissen-
schaftlichen Pädagogik, vgl. in Kapitel 1.4. die Ausführungen zu Klafki) wur-
de durch diese lern- oder lehrtheoretische Didaktik abgelöst.

Georg Picht hat 1964 in einer Aufsehen erregende Artikelserie unter dem
Titel “Die deutsche Bildungskatastrophe” auf diese Missstände hingewiesen.
Zweimal hat der deutsche Bundestag sich in heftigen Debatten mit seinen
Argumenten auseinandergesetzt. Picht behauptete, dass der Erfolg des öko-
nomischen Systems von Ausbau und Modernisierung des Bildungssystems
abhängig sei:

“Bildungsnotstand heißt wirtschaftlicher Notstand. Der bisherige
wirtschaftliche Aufschwung wird ein rasches Ende nehmen, wenn
uns die qualifizierten Nachwuchskräfte fehlen, ohne die im techni-
schen Zeitalter kein Produktionssystem etwas leisten kann. Wenn
das Bildungswesen versagt, ist die ganze Gesellschaft in ihrem Be-
stand bedroht. Aber die politische Führung in Westdeutschland
verschließt vor dieser Tatsache beharrlich die Augen und läßt es in
dumpfer Lethargie oder in blinder Selbstgefälligkeit geschehen,
daß Deutschland hinter der internationalen Entwicklung der wis-
senschaftlichen Zivilisation immer weiter zurückbleibt” (Picht 1964,
S. 17).

Lerntheoretische
Didaktik als Reakti-

on auf Rückstän-
digkeit



Die Reform des Bildungssystems

85

An dem Zitat lässt sich die neue Entwicklung deutlich ablesen: Der internati-
onale Vergleich mit der Bildungsleistung anderer Staaten ist vielleicht nicht
neu, aber die Kriterien haben sich völlig verändert. Nicht mehr Humanismus
und deutsche Kultur gelten als Vergleichsmaßstab, sondern die Qualifizie-
rung von Fachkräften für das Produktionssystem.

Die Neugestaltung des Bildungswesens

In den folgenden Jahren kam es zu einem quantitativen Ausbau und zu qua-
litativen Veränderungen des Bildungssystems ohnegleichen: Die Bildungs-
ausgaben von Bund, Ländern und Gemeinden steigerten sich von 15,7 Mrd.
Mark im Jahr 1965 auf 44,6 Mrd. Mark im Jahr 1973. Während die Zahl der
Hauptschüler/-innen in diesem Zeitraum etwa gleich blieb, verdoppelte sich
die Zahl der Realschüler/-innen und Gymnasiast/-innen. Die Zahl der Studie-
renden verdoppelte sich auf 696.000 im Jahr 1973 (zu den Zahlen vgl. Ar-
beitsgruppe Bildungsbericht 1994, S. 204 ff; Anweiler u.a. 1992, S. 23).
Daneben veränderten sich leitende Werte, die Lernkulturen, die Unterrichts-
formen, die Ziele usw. Das Bildungswesen sollte nicht nur vereinheitlicht und
ausgebaut, sondern grundlegend modernisiert werden. Dies erforderte rati-
onelle Gestaltung, langfristige Planung in allen Sektoren, Prognosen, um
künftige Entwicklungen abzuschätzen, Gesamtpläne zur Abstimmung der
Maßnahmen und Berichte zu ihrer Kontrolle.

Bildungspolitische Entscheidungen waren seit 1945 Ländersache, allerdings
traf die “ständige Konferenz der Kultusminister der Länder” (KMK) seit 1949
gemeinsame, konsensuelle Entschlüsse, die von allen Ländern umgesetzt
wurden. Im Düsseldorfer Abkommen von 1955 und im Hamburger Abkom-
men von 1964 wurden die wesentlichen Vereinbarungen für eine Vereinheit-
lichung und einen Ausbau des Bildungswesens getroffen. Bund und Länder
richteten 1965 den “Deutschen Bildungsrat” als Gremium der Politikberatung
ein. Der Bildungsrat legte in den 10 Jahren seines Bestehens eine große Zahl
von Einzelgutachten und 1970 einen Strukturplan für das gesamte Bil-
dungswesen vor. Durch eine Grundgesetzänderung von 1969 wurde der
Bundesregierung die Möglichkeit gegeben, eine gesamtstaatliche Bildungs-
planung und Bildungsregulation zu koordinieren. Die 1970 gegründete
“Bund-Länder-Kommission für Bildungsplanung” (BLK), die diese Aufgabe
übernehmen sollte, legte 1973 einen Bildungsgesamtplan vor, der die Re-
formschritte bis 1985 festlegte (Friedeburg 1989, S. 404).

Reform der Erziehungswissenschaft an den Hochschulen

Innerhalb der Erziehungswissenschaft differenzierten sich Subdisziplinen aus.
An den Universitäten wurden eigene Lehrstühle für Bereiche wie Erwachse-
nenbildung oder Sozialpädagogik eingerichtet. Die ersten Diplomstudien-

Bildungspolitik als
Standortpolitik

Angleichung der
Bildungspolitik



Zwischen Reform und Kritik

86

gänge mit Studienrichtungen wie Erwachsenenbildung, Sozialpädagogik
oder Heil- und Sonderpädagogik wurden in diesen Jahren geschaffen.

Diese universitäre Absicherung der Ausbildung hatte das Ziel, die Praxis in
den außerschulischen Handlungsfeldern auf eine wissenschaftliche und pro-
fessionelle Basis zu stellen. In allen Bundesländern außer in Baden-
Württemberg wurde die Lehrerausbildung reformiert und an den Universitä-
ten angesiedelt. Damit war eine alte Forderung der Lehrer, die seit dem 19.
Jahrhundert erhoben wurde, eingelöst. Die Erwartungen, die mit der Profes-
sionalisierung verbunden waren, erfüllten sich nicht in der erhofften Weise.
Die Reflexion von Professionalisierungsstrategien gehört daher zu einem der
wichtigsten Bereiche der gegenwärtigen Diskussion sowohl in der Erwachse-
nenbildung / Weiterbildung als auch in der Lehrerausbildung (vgl. für die
Erwachsenenbildung Nittel 1996).

Lernen, Chancengleichheit und Begabung

Im Folgenden sollen die Grundzüge dieses inhaltlichen Neuansatzes im Bil-
dungssystem verdeutlicht werden. Der klassische pädagogische Begriff der
Bildung wurde nun als schwammig und diffus abgelehnt und durch den
Begriff des Lernens ersetzt. Statt von Bildungszielen sprach man nun von
Lernzielen. Hinter dem begrifflichen Wechsel steht eine veränderte Auffas-
sung von Unterricht. Lernen sollte auf eine “wissenschaftliche” Grundlage
gestellt und mit statistischen Instrumentarien untersucht werden. So sollte
Unterricht effizienter und besser werden. Der neue Lernbegriff zeigte, dass
Lernen in allen Bereichen des Lebens und durch das ganze Leben hindurch
stattfand: in der Schule, in der Weiterbildung, aber auch in der Familie, im
Alltag, im Betrieb. Mit “Lernen” war ein zentraler und einheitlicher Begriff
gefunden, mit dem sich diese Bereiche, für die es zuvor verschiedene Begriffe
wie Erziehung, Bildung, Unterricht etc. gab, auf gleiche Weise als Lernpro-
zesse beschreiben ließen. So ergibt sich ein Strukturzusammenhang von
Lernvorgängen, der eine Reihe von einfachen Unterscheidungen erlaubt, wie
etwa die zwischen organisiertem und nicht-organisiertem Lernen (vgl. Deut-
scher Bildungsrat 1970, S. 36, 51). Der organisierte Teil des Lernens wurde
als eine staatliche Aufgabe verstanden, die sinnvoll und rational geplant
werden konnte. Das nicht-organisierte und vorbewusste Lernen und Hinein-
wachsen in eine Gesellschaft wurde Gegenstand der gesamteuropäischen
Sozialisationsforschung (vgl. das Standardwerk Hurrelmann / Ulich 1991),
das unbewusste Lernen Gegenstand tiefenpsychologischer Forschung.

Es ist daher nicht verwunderlich, dass die Erwachsenenbildung im Struktur-
plan systematisch in das Bildungswesen einbezogen wurde. Der neue Begriff
“Weiterbildung” bezeichnete einen quartären Bereich neben dem Primar-
(Grundschulen), Sekundar- (weiterführende Schulen) und dem tertiären Be-
reich (Hochschulen). Er definierte sich nicht mehr über die Träger und gesell-

Verwissenschaft-
lichung und Profes-

sionalisierung

Entgrenzung des
Lernens



Die Reform des Bildungssystems

87

schaftlichen Gruppen, die bisher in der Erwachsenenbildung ihre Bildungsbe-
dürfnisse organisierten, sondern an der Lebensphase “Erwachsensein” und
den damit verbundenen Lernaufgaben und Lernerfordernissen. Weiterbil-
dung sollte eine Dienstleistung des Staates und eine Selbstverständlichkeit
für alle Bürger werden.

Nicht nur entlang des individuellen Lebenslaufs des Einzelnen, sondern auch
bezüglich unterschiedlicher Herkunft und Schichtzugehörigkeit sollte das
Bildungssystem homogen sein. Bisher wurde für Kinder der Hauptschule ein
anderes Bildungsideal entwickelt als für Kinder, die das Gymnasium besuch-
ten. Nun sollten alle Bildungsbereiche nach den gleichen Prinzipien und
Richtzielen ausgerichtet sein. Das bedeutete: Alles Lernen sollte an den neu-
esten Erkenntnissen der Wissenschaft orientiert sein, alle sollten das Lernen
des Lernens lernen, die überbordende Stofffülle der Lehrpläne sollte durch
exemplarisches Lernen und Lernen des Lernens ersetzt werden. Alle Fähig-
keiten der Lernenden – der “ganze Mensch” – sollte gefördert werden, dazu
sollten berufliche und allgemeine Bildung integriert werden. Die für das Zu-
sammenleben erforderlichen Verhaltensweisen sollten erworben werden; so
entwickelten sich Programme zum sozialen Lernen. Der Anspruch einer sol-
chen Struktur des Bildungssystems war egalitär. In diesem Zusammenhang
steht auch der Begriff der Chancengleichheit:

“Das Recht auf schulische Bildung ist dann verwirklicht, wenn
Gleichheit der Bildungschancen besteht und jeder Heranwachsen-
de so weit gefördert wird, daß er die Voraussetzungen besitzt, die
Chancen tatsächlich wahrzunehmen” (Deutscher Bildungsrat
1970, S. 30).

Chancengleichheit bedeutet also nicht die Gleichheit der Individuen, sondern
die Förderung und Beeinflussung der Ausgangsbedingungen, so dass alle
Individuen die Chancen auf gleiche Weise wahrnehmen können. Es geht um
die Aufhebung von Benachteiligungen durch aktive strukturelle, curriculare
und finanzielle Anstrengungen und die Beseitigung von “Lernbarrieren”. Die
Forderung nach Chancengleichheit war nicht nur humanistisch motiviert, zur
Bewältigung der Anforderungen des Beschäftigungssystems sollten “Bega-
bungsreserven” in den unteren Schichten mobilisiert werden. Dazu sollte ein
neues Bildungssystem dienen, das sehr viel durchlässiger sein musste als das
drei- oder viergliedrige alte System.

In einem Gutachten zum Strukturplan – mit dem Titel “Begabung und Ler-
nen” – wird die wissenschaftliche Perspektive in diesem Programm noch
einmal deutlich: Die Vorstellung einer “Begabung”, die die Fähigkeiten und
den Lebenslauf eines Menschen vorherbestimmt, wird von den Autoren
anhand empirischer Forschung widerlegt. Der Herausgeber, Heinrich Roth
formuliert treffend: “Begabung ist nicht nur Voraussetzung für Lernen, son-
dern auch dessen Ergebnis” (Deutscher Bildungsrat 1969, S. 22). In diesem
Gutachten tauchen alle Elemente des Programms auf: Biologen und Psycho-

Chancengleichheit
zwischen Emanzi-
pation und Mobili-
sierung



Zwischen Reform und Kritik

88

logen referieren empirische Ergebnisse zum lernenden Individuum, seiner
genetischen Ausstattung, seiner psychischen Entwicklung, seiner Intelligenz.
Soziologen referieren über “Schichtspezifische Formen des Sprachverhaltens
und ihren Einfluss auf kognitive Prozesse” (Deutscher Bildungsrat 1969, S.
297) und andere soziale Voraussetzungen des Lernens. Erziehungswissen-
schaftler referieren über Möglichkeiten von Leistungstests oder die Steige-
rung von Motivationen oder über die “Steuerung und Steigerung der Lern-
leistung durch die Schule” (Deutscher Bildungsrat 1970, S. 449). In diese
optimistischen, technologischen Überlegungen der Effizienzsteigerung
schienen die sozialutopischen reformpädagogischen Überlegungen zur
Chancengleichheit gut zu passen. Es geht danach um eine schulische Förde-
rung von Kindern und Jugendlichen, die es ihnen ermöglichen soll, eine Leis-
tung zu erbringen, die unabhängig von sozialen und biologischen Faktoren
sein soll. Das Bildungssystem soll also eine gesellschaftlich etablierte Un-
gleichheit, die sich bis in die Tiefen der Subjektivität von jungen Menschen
eingebrannt hat, unwirksam machen.

Bilanz der Bildungsreformen

In der westdeutschen Diskussion wurde den internationalen Vergleichen viel
Bedeutung beigemessen; der Rückstand der BRD war durch den “Dornrö-
schenschlaf” des Wirtschaftswunders und durch die alleinige Zuständigkeit
der Länder für das Bildungswesen tatsächlich dramatischer als anderswo. Im
Rückblick zeigt sich, dass die Modernisierungsschübe und der darauf folgen-
de Ausbau des Bildungswesens ein internationales Phänomen der 60er Jahre
war. In England wurde 1963 das “revolutionärste Bildungsprogramm der
britischen Geschichte” bekannt gegeben (Picht 1964, S. 56), die französische
Regierung betrachtete das Bildungssystem als wichtigste Zukunftsinvestition
und lancierte Ende der 60er Jahre eine umfassende “technokratische” Re-
form des Bildungssystems. Auch in der DDR ging es in der gleichen Zeit im
Zeichen der “wissenschaftlich-technischen Revolution” um eine Modernisie-
rung des Bildungswesens. In den industriellen Staaten des Ostens und des
Westens erlangten Fragen des Bildungswesens für rund ein Jahrzehnt einen
hohen politischen Stellenwert und es wurden umfassende Reformen einge-
leitet. Die Modernisierungsschübe waren daher keine nationalen, sondern
politische Systeme übergreifende Phänomene. Allerdings vergrößerte sich
der Abstand zu den Staaten der “Dritten Welt” und deren Armut immer
mehr. Auch wenn es gewisse Fortschritte durch die internationale Entwick-
lungshilfe gab, und wenn die meisten demokratischen Staaten ähnliche Leit-
prinzipien für das Bildungswesen vertraten, gelang es vielen Ländern nicht
einmal, eine Alphabetisierung und schulische Grundversorgung aller Bürger
zu gewährleisten.



Die Reform des Bildungssystems

89

In den osteuropäischen Staaten kamen die Reformen in den 70er Jahren
zum Stillstand, der sozialistischen Modernisierungsvariante war es nicht ge-
lungen, das ökonomische System auf Dauer zu festigen (vgl. Anweiler u.a.
1992, S. 25 ff; Arbeitsgruppe Bildungsbericht 1994, S. 36 ff). Aber auch in
der BRD verlangsamten sich die Reformen und der quantitative Ausbau in
der zweiten Hälfte der 70er Jahre. Der Bildungsgesamtplan der Bund-Länder-
Kommission war für einen Reformzeitraum bis 1985 ausgelegt, aber die
ökonomischen und gesellschaftlichen Entwicklungen waren nicht planbar
und auch nicht vorauszusehen. Schon 1973 kam es zur ersten Ölkrise und
durch die dadurch bedingte Rezession waren weniger öffentliche Mittel
vorhanden. Auch die viel beschworene Einigkeit der Parteien in Bildungsan-
gelegenheiten bröckelte. Schon in der Hochphase der Bildungsreformen
schrieb Bayern das dreigliedrige Bildungswesen fort, während Hessen alle
neuen Schulen als Gesamtschulen ausbaute. Der Kompromiss war eine Ori-
entierungsstufe in der 5. und 6. Klasse, die an den jeweiligen Schularten
angesiedelt war. Die Umsetzung einer bundesweiten Bildungsreform schei-
terte daher auch an der Zuständigkeit der Bundesländer (vgl. Klemm 1990,
S. 33).

Durch die Überfüllung der Hochschulen kam die Politik der Steigerung der
Bildungsabschlüsse in weitere Strukturprobleme. Der enorme Ausbau der
Sozialwissenschaften und der empirischen Forschung führte auch dazu, dass
sich die Einsicht in die Nicht-Planbarkeit und Nicht-Steuerbarkeit von Lernpro-
zessen ebenso wie die von gesamtgesellschaftlichen Entwicklungen durch-
setzte. Die Sozialisationsforschung deckte die “Illusion der Chancengleich-
heit” auf. Faktisch veränderte sich auch in der Reformära die
“stratifikatorische Selektivität”, also die Wirkung des Bildungssystems, be-
stimmte soziale Schichten bzw. Milieus zu benachteiligen, nicht (Köhler
1992, S. 126 f).

Die angedeutete veränderte gesellschaftliche Situation, aber auch die verän-
derte politische Landschaft ließen viele Pläne unerfüllt. Gemessen an den
Erwartungen und Plänen könnte man die Bildungsreformen als gescheitert
betrachten. Vergleicht man die Entwicklungen im Rückblick, so zeigt sich
eine vollständig veränderte Bildungslandschaft in Westdeutschland. Viele
dieser Veränderungen sind aber nicht direkt auf die Strukturreformen zu-
rückzuführen. Diese sind selbst Teil eines umfassenden Wertewandels und
der kulturellen Revolution, also von Modernisierungsprozessen, von den auf
Kleinbürgerlichkeit ausgerichteten 50er Jahren zu einer individualisierten und
pluralen Gesellschaft.

Im Zusammenhang mit den Veränderungen im Bildungssystem kam es zu
zwei neuen Ansätzen in der Erziehungswissenschaft. Die empirische Erzie-
hungswissenschaft hatte die Bildungsreformen mitgetragen und durch empi-
rische Forschung und die Entwicklung rationaler Unterrichtsmodelle erst
möglich gemacht. Sie wird im folgenden Unterkapitel dargestellt. Die kriti-

Reformstau,
Unterfinanzierung
und politische
Kontroversen

Illusionen der
Machbarkeit



Zwischen Reform und Kritik

90

sche Erziehungswissenschaft ging aus neomarxistischen Positionen hervor,
reflektierte die Bildungsreformen gesellschaftskritisch und entwickelte eine
alternative pädagogische Praxis. Das letzte Unterkapitel ist der kritischen
Erziehungswissenschaft gewidmet.

3.3 Die empirische Erziehungswissenschaft

Die empirische Erziehungswissenschaft ist nicht erst in den 60er Jahren ent-
standen, aber ihre Vertreter waren zuvor eine eher marginale Gruppierung
innerhalb der wissenschaftlichen Pädagogik. Zu erwähnen wären Ernst
Meumann (1862-1912) und Wilhelm August Lay (1862-1926), die in engem
Kontakt mit Schulreformern eine experimentelle Pädagogik und Didaktik
entwickelten, Peter Petersen (1884-1952), der das Programm einer pädago-
gischen Tatsachenforschung entwickelte, um seine Schulversuche darzustel-
len oder Alois Fischer (1882-1973), der eine eher phänomenologisch orien-
tierte “deskriptive Pädagogik” entwickelte (vgl. Krüger 1997, S. 40).

Dieser empirische Ansatz blieb aber in der Pädagogik randständig, bis er in
den 60er Jahren unter den oben skizzierten Vorzeichen in den Mittelpunkt
rückte. Vor allem zwei Personen stehen für die Programmatik dieser Wende.
Heinrich Roth (1906-1983) war seit 1951 Professor für pädagogische Psy-
chologie an der Hochschule für internationale pädagogische Forschung in
Frankfurt und ab 1962 hatte er den Lehrstuhl für Pädagogik in Göttingen
inne. Daneben war Roth Vorsitzender der Planungsgruppe Bildungsfor-
schung des deutschen Bildungsrates und beeinflusste die Bildungsreformen
und den forschungspolitischen Rahmen der weiteren Entwicklung der Erzie-
hungswissenschaft (vgl. Friedeburg 1989, S. 372). Roth versuchte in einer
“integrativen Wissenschaft”, hermeneutische und empirische Verfahren zu
verbinden und in einer pädagogischen Anthropologie zu zentrieren. Roths
sehr bekannt gewordene Antrittsvorlesung in Göttingen von 1962 stand
unter dem programmatischen Titel “Die realistische Wendung in der Päda-
gogischen Forschung”. Dort formuliert Roth:

“Es ist nun meine These, daß sich in allen Grund- und Hilfswissen-
schaften der Pädagogik eine realistische Wendung vollzogen hat,
ein zunehmender Einbau erfahrungswissenschaftlicher Methoden,
die die Pädagogik erst noch nachzuvollziehen und in ihrem Bereich
auf ihre originale Weise für sich selbst nachzuentwickeln hat.”
(Roth 1962, S. 482).

Für Roth ist es gerade die empirische Forschung, die das humanitäre Erzie-
hungsziel von Freiheit und Selbstbestimmung durch Aufklärung über die
Erziehungsverhältnisse möglich machen kann (ebd., S. 490).

Realistische Wende



Die empirische Erziehungswissenschaft

91

Die streitbare Reflexion und wissenschaftstheoretische Grundlegung der
empirischen Erziehungswissenschaft hat Wolfgang Brezinka in seiner Schrift
“Von der Pädagogik zur Erziehungswissenschaft” von 1971 vorgelegt, auf
die wir noch genauer eingehen werden.

Ziel einer empirischen Erziehungswissenschaft ist die Erforschung des Erzie-
hungs- und Unterrichtsgeschehens und des lernenden Individuums. Während
Erziehungswirklichkeit in der geisteswissenschaftlichen Ausrichtung ein
ganzheitlicher Phänomenbereich war, auf den sich Pädagogik in einem Pra-
xis-Theorie-Praxis-Zirkel bezieht, wird in der empirischen Pädagogik Erzie-
hungswirklichkeit als Komplex von allgemeinen Aussagen betrachtet, die
nach empirischen Methoden erkannt und erforscht werden können. Es wird
allerdings nicht mehr als Aufgabe der Erziehungswissenschaft verstanden,
Ziele für Erziehung und Bildung zu bestimmen, dies sei vielmehr Aufgabe der
Politik. Die Erziehungswissenschaft wurde auf diese Weise zu einer Sozialwis-
senschaft, die sich in ihrem Methoden- und Aufgabenverständnis an anderen
Sozialwissenschaften, insbesondere der Psychologie und der Soziologie,
orientierte.

3.3.1 Empirie und Forschungslogik

Innerhalb der Wissenschaftstheorie der empirischen Wissenschaften sind
verschiedene Erkenntnisprogramme zu unterscheiden, die sich jeweils in
Auseinandersetzung und Kritik an dem vorausgehenden Erkenntnispro-
gramm entwickelt haben. Diese Entwicklung vom frühen, manchmal auch
“naiv” genannten Positivismus zum kritischen Rationalismus, der die Grund-
lage für die Neuorientierungen der empirischen Erziehungswissenschaft in
den 60er Jahren wurde, möchten wir zunächst darlegen.

Der Empirismus

Eine der Grundthesen des klassischen Empirismus oder Positivismus, wie er
von Philosophen wie Bacon, Comte, Hume oder Spencer in der Neuzeit ver-
treten wurde, ist, dass die Quelle der Erkenntnis nicht die Vernunft sondern
ausschließlich die Erfahrung, das “im Erlebnis Gegebene” oder “die Tatsa-
chen” sein könne. Positivismus heißt diese Auffassung, weil sie die Welt als
etwas Gegebenes betrachtet, als etwas das “ist” und erkannt werden kann
und muss. Damit wird unterstellt, man könne ohne theoretisches Vorver-
ständnis und ohne eigene Interessen, also ohne einen durch den Beobachter,
den Betrachter, die Wissenschaftlerin verzerrten Blick forschen.

Wilhelm Dilthey zeigte, dass eine solche voraussetzungslose und allgemein
gültigen Erkenntnis unmöglich ist und entwickelte eine eigene Methodologie
der Geisteswissenschaften. Die Philosophen des so genannten logischen

Sozialwissenschaft-
liche
Erforschung der
Erziehungs-praxis

Die Repräsentation
der Tatsachen



Zwischen Reform und Kritik

92

Empirismus oder Neopositivismus brachten eine ähnliche Kritik vor, aber sie
gaben im Unterschied zu Dilthey das Ziel – die voraussetzungslose Erkenntnis
– nicht auf. Sie waren der Auffassung, dass die Sprache mit ihren unpräzi-
sen, schwammigen und ungenauen Formulierungen, ihren Fallstricken und
den in ihr versteckten, unerkannten heimlichen Begehrlichkeiten der Grund
für die unzureichende Erkenntnis sei. Diese Alltagssprache bestimme die
wissenschaftliche Sprache noch allzu sehr. Die Wissenschaftssprache müsse
zu einer allgemeinen bzw. idealen Sprache werden, in der jedes Wort und
jede begriffliche Beziehung genau definiert sind. Dies ist das Programm des
Neopositivismus. Der radikalste Versuch dieser Art ist der “Tractatus logico
philosophicus” (1918) von Ludwig Wittgenstein. Um die Form dieser Schrift-
lichkeit zu zeigen, zitieren wir die ersten paar Zeilen:

“1. Die Welt ist alles was der Fall ist.
1.1. Die Welt ist die Gesamtheit der Tatsachen nicht der Dinge.
1.2. Die Welt ist durch die Tatsachen bestimmt und dadurch, daß
es alle Tatsachen sind.
1.3. Denn die Gesamtheit der Tatsachen bestimmt, was der Fall ist
und auch, was alles nicht der Fall ist.
1.4. Die Tatsachen im logischen Raum sind die Welt” (Wittgen-
stein 1969, S. 11).

In dieser Form argumentiert Wittgenstein im gesamten Tractatus. Es handelt
sich um den Versuch, eine völlig neue Sprache zu erfinden, mit der man nicht
mehr viele Worte machen muss, um etwas sehr präzise zu sagen. Diese neue
Sprache würde eher einem medizinischen Skalpell oder einer mathemati-
schen Formel gleichen als der Alltagssprache. Allerdings: alles was den geis-
teswissenschaftlichen Pädagogen wichtig war, Normen, Werte, Kultur, Praxis
usw. ließe sich in dieser Sprache nicht aussprechen oder beschreiben. Witt-
genstein ist dabei sehr konsequent, sein letzter Satz des Tractatus, der Satz
Nummer 7 ist:

“7. Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man schwei-
gen” (ebd., S. 115).

Diese Arbeit Wittgensteins eignet sich besonders gut, um das Projekt des
Neopositivismus auf der Suche nach einer neuen Sprache zu veranschauli-
chen, weil die sprachliche Form der Abhandlung dem Inhalt entspricht.

Andere Versuche sind nicht so radikal wie der Wittgensteins, gehen aber in
dieselbe Richtung. Für die Forschung bedeutsam wurden u.a. die Arbeiten
von Rudolph Carnap, einem Mitglied des “Wiener Kreises”, mit dem auch
Wittgenstein in Verbindung stand. Carnap unterscheidet zwischen Beobach-
tungssprache und Theoriesprache. Die Beobachtungssprache ist nicht theo-
riehaltig, aber präzise und unmittelbar verständlich. Zunächst muss Realität
über elementare Beobachtungsaussagen der Beobachtungssprache be-
schrieben werden. Die Beobachtungsaussagen sind zu verifizieren, d.h. mit-

Auf der Suche nach
einer idealen

Sprache



Die empirische Erziehungswissenschaft

93

hilfe empirischer Forschung, also mittels Experimenten, Umfragen, Beobach-
tungen etc. ist zu beweisen, dass sie wahr sind. Erst auf dieser Beobach-
tungssprache baut die theoretische Sprache als Abstraktion und Generalisie-
rung auf. Die theoretischen Aussagen können nämlich durch Induktion aus
den Beobachtungsaussagen geschlossen werden. Die Induktion ist ein logi-
sches Schlussverfahren, das den Schluss von elementaren auf generelle Aus-
sagen ermöglicht (vgl. Seiffert 1971 I, S. 133; Krumm 1995, S. 142 ff).

Der kritische Rationalismus

Der wissenschaftstheoretische Ansatz, der in den 60er Jahren zur Grundlage
der neuen Erziehungswissenschaft wurde, das Erkenntnisprogramm des
kritischen Rationalismus, war eine Weiterentwicklung des Neopositivismus.
Der Wissenschaftstheoretiker Karl Raimund Popper zeigte 1934 in einer
Kritik am logischen Empirismus, dass dessen zentralen Annahmen nicht halt-
bar seien. Zum einen zeigte er, dass eine theoriefreie Beobachtungssprache
nicht möglich sei, zum anderen, dass die Möglichkeit von Induktionsschlüs-
sen eine Illusion sei. Damit war eine der wichtigsten Praktiken des logischen
Empirismus, die Verifikation, widerlegt. Popper bringt zum Beweis das Bei-
spiel der weißen Schwäne: Der Satz “Alle Schwäne sind weiß” ist eine Verall-
gemeinerung unserer Alltagserfahrung. Er ist durch einen “Induktions-
schluss” entstanden, also ein logischer Schluss, bei dem aus einer Reihe
einzelner Erfahrungen auf einen allgemeinen Satz geschlossen wird. Weil wir
immer wieder sehen / erfahren, dass Schwäne weiß sind, schließen wir
schließlich, dass der Satz “Alle Schwäne sind weiß” wahr ist. Dieser Satz ließe
sich nach Carnap nun verifizieren, indem man viele Schwäne aufsucht und
ihre Farbe überprüft. Genau dieses Verfahren lehnt Popper mit folgendem
Argument ab: Ich kann noch so viele Schwäne überprüfen, ich weiß nie, ob
es irgendwo auch schwarze Schwäne gibt, die ich noch nicht überprüft habe.
Tatsächlich gibt es schwarze Schwäne, wenn auch sehr wenige. Durch den
Satz “Es gibt schwarze Schwäne” ist jedoch der Satz “Alle Schwäne sind
weiß” widerlegt. Eine solche Widerlegung ist keine Verifikation, sondern eine
Falsifikation und das Verfahren der Falsifikation ist nach Popper das einzig
gültige Verfahren, um weitere Erkenntnisse zu gewinnen.

Popper schließt daraus weitreichende Folgerungen: Der Versuch, ein konsi-
stentes Theoriegebäude durch Erfindung einer präzisen Sprache sozusagen
am grünen Tisch aufzustellen ist zum Scheitern verurteilt. Vorrang hat die
empirische Falsifikation von Theorien und nicht das Aufstellen von Theorien.
Die Wissenschaft muss, so Popper, mit den “Mythen” beginnen, sie ist auf
die vorwissenschaftliche Umgangssprache und die Alltagssätze angewiesen.
Als “wahr” gilt ihr aber nur, was die methodische “Kritik” des kritischen Rati-
onalismus übersteht. Es geht also darum, aus Theorien, die lediglich logisch
konsistent, also in sich schlüssig sein müssen, möglichst genaue Sätze abzu-
leiten. Solche Sätze – die Hypothesen – sollen anhand der Wirklichkeit durch



Zwischen Reform und Kritik

94

empirische Forschung widerlegbar sein. Wissenschaftlicher Fortschritt be-
steht also nicht darin, die Wahrheit von Hypothesen festzustellen (Verifikati-
on), sondern ihre Falschheit (Falsifikation). Dieser Umstand hat weitreichen-
de Konsequenzen: Das Kriterium nämlich, dass eine Aussage wahr ist, wenn
sie mit der Wirklichkeit übereinstimmt, kann hier nicht mehr gelten. Jede
Aussage ist vorläufig und kann als falsch erkannt werden. Wird sie als falsch
erkannt, kann sie weiterentwickelt und erneut überprüft werden. Nur in
diesem Prozess des Verwerfens unzureichender Theorien gibt es wissen-
schaftlichen Fortschritt. Für den kritischen Rationalismus ist es ein ganz ent-
scheidendes Kriterium, ob eine Theorie als falsch erkennbar ist. Wenn sie so
allgemein oder “unklar” formuliert ist, dass sie sich nicht widerlegen lässt, so
ist sie keine Theorie im Sinne des kritischen Rationalismus. Dies führt unter
anderem dazu, dass kritische Rationalisten geisteswissenschaftliche Thesen
schon deshalb nicht diskutieren, weil sie zu unklar und nicht widerlegbar
sind.

Sie haben gesehen, wie die empirische Wissenschaftstheorie eine ähnliche
Kritik am Positivismus übt wie Dilthey. Es sei nämlich nicht möglich, allgemei-
ne pädagogische Sätze und Tatsachen empirisch festzustellen. Aus dieser
Kritik heraus entwickelt sie aber andere Konsequenzen. Diese bestehen nicht
in der Hinwendung zum Einzelfall und zum hermeneutischen Verstehen
dieses Einzigartigen, sondern in der Erfindung eines raffinierten Systems der
wissenschaftlichen Forschung. Sprachliche Präzision, handwerkliche Exaktheit
der methodischen Durchführung, genau beschriebene und von allen einseh-
bare und daher intersubjektiv überprüfbare Forschungsmethoden sind ihr
wissenschaftliches Ideal.

Forschung ist ein Prozess, in dem der einzelne Forscher in den Hintergrund
rückt. Folgt man Poppers Forschungslogik, dann kann ein Einzelner in der
Forschung gar nicht zu Fortschritt kommen. Dazu ist es nämlich notwendig,
dass viele Forscher, mit verschiedenen Methoden an den denselben Theo-
riemodellen arbeiten und diese zu widerlegen und weiter zu entwickeln su-
chen. So entstehen ganze Forschungsprogramme, bei denen sich die einzel-
nen Forscher aufeinander beziehen. Wenn man zu einem Thema forschen
möchte, so muss man sämtliche Arbeiten, die es zu dieser Forschungsfrage
bereits gibt, einbeziehen, um von diesem Niveau aus weitere Schlüsse zu
finden. Nur im Fortschritt eines solchen Forschungsprogramms und nicht
aufgrund der genialen Arbeit eines Einzelnen können Theorien generiert und
generiert und falsifiziert werden, kann Wissenschaft vorankommen. Daher
sind Objektivität und Intersubjektivität ebenso Kriterien für die Forschung wie
die Gültigkeit und Nachprüfbarkeit der Folgerungen und die Widerspruchs-
freiheit der entworfenen Theorien.

Die Logik der
Forschungspro-

gramme

Falsifikation statt
Verifikation



Die empirische Erziehungswissenschaft

95

3.3.2 Von der Pädagogik zur Erziehungswissenschaft

Grundlagen kritisch rationaler Erziehungswissenschaft

Die Vertreter einer empirischen Erziehungswissenschaft wollten ein kritisch-
rationales Forschungsprogramm etablieren. Während die früheren empiri-
schen Ansätze von der experimentellen Pädagogik einschließlich der von
Heinrich Roth vertretenen Position (s.o.) noch dem Erkenntnisprogramm des
Empirismus zugehörten, weil “von der Annahme einer sicheren pädagogi-
schen Tatsache, von einem festen empirischen Fundament, von der Möglich-
keit theoriefreier Beobachtung und Verifikation von Aussagen ausgegangen
wurde” (Krumm 1995, S. 147), haben sich die meisten ihrer Vertreter seit
den 60er Jahren auf den kritischen Rationalismus bezogen. Um dieses Ziel zu
erreichen, mussten sie sich vom Theorie-Praxis-Verständnis der Geisteswis-
senschaftler lösen, denn die hermeneutische “Bewegung” aus der Praxis
heraus in die Theorie und zurück in die Praxis habe, so Brezinkas Kritik, eine
Fülle von Theorien produziert, in denen sich Aussagen über das “Sein” und
das “Sollen” vermischen. Die überkommene Pädagogik ist ein Komplex von
Aussagen, in dem solche über Ziele der Erziehung mit den darin enthaltenen
Werturteilen, aber auch Vorschriften über erzieherisches Handeln ebenso
wie Vorschläge über bestimmte Organisationsformen, dazu noch Auffassun-
gen über die richtige Lebensführung enthalten sind und all das ist untrenn-
bar verknüpft mit den beschreibenden und erklärenden Aussagen über die
Erziehungswirklichkeit. Was Brezinka als kritischen Rationalisten an Theorien,
interessiert ist “Pädagogisches Wissen”, etwas, das klar definiert, behauptet,
überprüft und falsifiziert werden kann. Empirisch abgesichertes Wissen ist
dann die Basis von Theoriebildung. Zu einem solchen “Pädagogischen Wis-
sen” haben die Geisteswissenschaftler seiner Meinung nach nicht viel beige-
tragen. Wolfgang Brezinka argumentiert:

“Mit dem ‚philosophischen Denken‘ scheint das pädagogische
Denken zumindest jene Tendenz gemeinsam zu haben, daß es
immer wieder von vorn anfängt und sich bisher kaum forschritts-
fähig machen ließ” (Brezinka 1971, S. 5).

Zu diesem Problem, dass die Pädagogik mit ihrem “Wissen” nicht voran-
kommt, kommt ein zweites: In diesem Wissen vermischen sich “Sein” und
“Sollen” unzertrennlich, also Aussagen, die nach Brezinka unterschiedlichen
Logiken angehören. Eine Wissenschaft, darin sind sich alle kritischen Ratio-
nalisten einig, impliziert selbst keine normative Position und darf deshalb
keine Werturteile enthalten.

Wie Sie im letzten Kapitel gesehen haben, ist beispielsweise Wilhelm Flitner
tatsächlich der Auffassung, dass das pädagogische Denken sogar in jeder
pädagogischen Situation neu anfängt. Brezinka strebt allerdings nach einer

Ablösung normati-
ven Wissens durch
empirisches Wissen



Zwischen Reform und Kritik

96

Wissenschaft, die als Forschungsprogramm zu einem Fortschritt kommt, so
dass das “Wissen” über pädagogische Zusammenhänge anwachsen kann.

Aus diesen Argumenten leitet sich Brezinkas Definition einer “Theorie” ab.
Sie dürften darin unschwer die oben beschriebene Wissenschaftstheorie von
Karl Popper wieder erkennen:

“Eine Theorie ist ein streng logisch geordnetes System von Aussa-
gen. Sie enthält Beschreibungen, Erklärungsversuche und eventu-
ell auch Voraussagen. Charakteristisch sind für sie Hypothesen,
d.h. Behauptungen, die von vornherein als korrigierbar und nicht
als endgültig feststehend betrachtet werden. Theorien sind frei
von Werturteilen. Ihr Zweck ist es zu informieren. Sie können auch
Wertungen beschreiben und erklären, aber das bedeutet nicht,
daß sie deswegen selbst normativ werden. Eine Theorie wird nur
versuchsweise und provisorisch festgehalten, bis sie durch eine
Bessere ersetzt werden kann. Ihr Wert hängt davon ab, ob sich
aus ihr überprüfbare Hypothesen ableiten lassen. Sie ist ein Hilfs-
mittel, eine Zwischenstufe im nie endenden Prozeß der Erkennt-
nisgewinnung. Eine Theorie enthält keine Forderung an irgend je-
manden, sein Verhalten zu ändern. Sie wird in deskriptiver,
sachlicher, rationaler und kognitiver Sprache vertreten” (Brezinka
1971, S. 13).

Die Pädagogik bezieht sich allerdings auf einen Gegenstandsbereich, in dem
gehandelt werden muss. Für solche Handlungen sind Normen, Ziele und
Handlungsanweisungen nötig. Im ersten Abschnitt haben wir gezeigt, wie
die sozialgeschichtliche Situation gerade der 60er und 70er Jahre einen ver-
stärkten Handlungsdruck nahe legt und ein allgemeiner Wille bestand, das
gesamte Erziehungssystem möglichst rational und geplant neu zu gestalten.
Eine jüngere empirische Analyse pädagogischer Fachzeitschriften zeigt, dass
gerade in den 70er Jahren (also den bildungspolitischen Reformjahren) viele
normative und handlungsrelevante Aussagen propagiert wurden. Allerdings
ist das kein Widerspruch, Brezinka möchte keine Pädagogik, die sich hand-
lungsrelevanter Aussagen enthält. Er möchte diesen Aussagen nur den Titel
der “Wissenschaft” entziehen und sie als Politik verstehen. Daher entwirft er
drei Untergliederungen der Pädagogik:

Zur Erziehungswissenschaft im engeren Sinne gehören die theoretische Er-
ziehungswissenschaft und die Historiographie der Erziehung. Sie produzieren
nomologisches Wissen, also Wissen über Gesetzmäßigkeiten des Gegens-
tandsbereichs.

Einen weiteren abgetrennten Bereich bildet die Philosophie der Erziehung.
Sie befasst sich einerseits mit der Kritik bestehender normativer pädagogi-
scher Aussagen und andererseits mit der Absicherung und Begründung von
Zielentscheidungen. Sie übernimmt daher diejenigen Aufgaben, die die Er-

Differenzierung
der Erziehungs-

wissenschaft



Die empirische Erziehungswissenschaft

97

ziehungswissenschaft im engeren Sinn aufgrund ihrer Selbstbeschränkung
gar nicht leisten kann.

Den dritten Bereich bilden die praktischen Erziehungslehren. Hier ordnet
Brezinka die Geisteswissenschaften ein. Gerade weil eine Erziehungswissen-
schaft nur über Wirkungszusammenhänge in Erziehungsfeldern informieren
kann, sind diese praktischen Erziehungslehren notwendig. Das produzierte
nomologische Wissen muss für die Praxis umgesetzt, übersetzt und umge-
formt werden (vgl. Brezinka 1978, S. 236 ff).

Diese drei Bereiche stehen nicht unvermittelt nebeneinander, sondern bilden
ihrerseits ein System der Pädagogik, dessen Aussagen sich gegenseitig er-
gänzen.

Empirische Forschung

Brezinka hat ein Forschungsprogramm beschrieben, das eine empirische
Pädagogik im Sinne des kritischen Rationalismus begründete. Zahlreiche
Forscher/-innen haben nicht nur an Universitäten an diesem Programm ge-
arbeitet, außeruniversitäre Institute wie das “Deutsche Institut für internatio-
nale pädagogische Forschung” (DIPF) in Frankfurt oder das “Max-Planck-
Institut für Bildungsforschung” (MPI) in Berlin haben daran einen großen
Anteil. Allein ihr Anwachsen zeigt, dass die Ausbreitung der empirischen
Erziehungswissenschaft unmittelbar mit den Modernisierungen im Bildungs-
wesen zusammenhing: Anfang der 60er Jahre gab es nur fünf außeruniversi-
täre Forschungseinrichtungen mit einem Etat von 6 Mio. Mark. Im Jahr 1970
gab es bereits 27 solcher Institute mit einem Etat von über 53 Mio. Mark
(Ingenkamp 1992, S. 27). Umgekehrt konnte Georg Picht (1964) sein Buch
über die “Bildungskatastrophe” nur schreiben, weil er bereits auf Forschun-
gen zur Bildungsökonomie, also empirische Forschungen über die ökonomi-
schen Zusammenhänge und Bedingungen im Bildungswesen, zurückgreifen
konnte.

Auch in der Erwachsenenbildung hat sich ab dieser Zeit eine empirische For-
schungspraxis entwickelt. Einer der wichtigsten Gegenstandsbereiche der
Erwachsenenbildungsforschung sind die Teilnehmenden oder Adressaten,
ihre Voraussetzungen, ihre Interessen und ihre Motivationen. Als Beispiel soll
die in den 60er Jahren von Willi Strzelewicz, Hans-Dietrich Raapke und Wolf-
gang Schulenberg durchgeführte “Göttinger Studie” ausgeführt werden. Die
Forschergruppe wendete in den USA entwickelte Forschungsmethoden an,
indem sie eine Umfrage mit einem Fragebogen, Gruppendiskussionen und
Einzelinterviews kombinierte. In der Umfrage wurden 1850 Personen aus
allen sozialen Schichten befragt. Die Gruppendiskussionen und die Einzelin-
terviews wurden verwendet, um Probleme und Fragestellungen, die auf-
grund der Umfrage entstanden sind, zu beantworten. Zu den den Proband/-

Das Forschungs-
programm der
Erwachsenen-
bildung



Zwischen Reform und Kritik

98

innen gestellten Fragen gehörten: “Was gehört für Sie zu einem gebildeten
Menschen?” oder auch “Hätten Sie Lust, sich noch in irgendeiner Weise
weiterzubilden?” Die Forscher untersuchten auf diese Weise die Bildungsvor-
stellungen der Bevölkerung und konnten so den Zusammenhang zwischen
der gesellschaftlichen Lage und den Bildungsvorstellungen zeigen. Bildungs-
vorstellungen verraten beispielsweise, ob Menschen der Gesellschaft eher
aktiv oder passiv gegenüberstehen (vgl. Strzelewicz, u.a. 1973, S. 568 ff;
zum Forschungsprogramm in der Erwachsenenbildung vgl. Born 1991). Al-
lerdings können wir im Bereich der Erwachsenenbildung um die Jahrtau-
sendwende ein Defizit in der empirischen Erforschung konstatieren.

3.3.3 Aporien der empirischen Erziehungswissenschaft

Die eigentliche Zielsetzung einer empirischen Erziehungswissenschaft, wie sie
Brezinka versteht, besteht in ihrer integrativen Absicht, nämlich ein “System
der Erziehungswissenschaft” zu begründen. Das allerdings hat einige prob-
lematische Implikationen. Pädagogisches Handeln wird von Brezinka in drei
voneinander geschiedene Typen getrennt und jedem dieser Handlungstypen
wird eine pädagogische Subdisziplin zugeordnet. Dem zweckrationalen Han-
deln die Erziehungswissenschaft, dem Wissen um pädagogische Zwecke eine
Philosophie der Erziehung und dem praktischen Handeln eine Praktische
Pädagogik. Die Besonderheit der Position Brezinkas besteht nun darin, dass
er die “‚Möglichkeit einer übergreifenden Vereinigung der verschiedenen
pädagogischen Satzsysteme in einem “Gesamtsystem des pädagogischen
Wissens” bestreitet (Herzog 1988, S. 87). Das ist insofern bedeutsam, als
Brezinkas Interesse eben darin besteht, eine “Metatheorie der Erziehung” zu
begründen. Herzog zeigt nun weiter, dass die von Brezinka vorgenommene
Dreiteilung pädagogischen Handelns das Resultat einer normativ eingesetz-
ten analytischen Philosophie ist: “Für Brezinka aber ist genau dies die ent-
scheidende Frage. Die Pädagogik soll endlich zur Wissenschaft werden. Mit
Hilfe der “Metatheorie der Erziehung” werden daher wissenschaftliche Sätze
über Erziehung nicht (logisch) analysiert, sondern (normativ) begründet”
(Herzog 1988, S. 91). Die unterschiedlichen Diskurse werden nach Herzogs
Auffassung von Brezinka nicht an ihrer Eigenlogik gemessen, sondern die
normativ gewendete analytische Philosophie konstituiert zu allererst die
Dreiteilung und jede Art von Erziehungstheorie wird im Folgenden an diesem
System gemessen.

Eine weitere problematische Implikation besteht in der Auffassung, pädago-
gisches Handelns und Wissen seien technologisch und die ihr zugeordnete
wissenschaftliche Disziplin eine “technologische Wissenschaft”. Dies wird
deshalb innerwissenschaftlich problematisch, weil Brezinka Erziehung als ein
Probierhandeln bestimmt. Dies deshalb, weil Erziehung prinzipiell über die
Bedingungen ihres Erfolgs nicht verfügen kann. Brezinkas Handlungsbegriff,
und dies würde eine vertiefte Lektüre von Brezinkas Arbeiten aufweisen, ist

Normative Begrün-
dung des “Systems
der Erziehungswis-

senschaft”



Die kritische Erziehungswissenschaft

99

nicht nur unvollständig (vgl. Oelkers 1981, S. 753), sondern führt auch zu
immanenten Inkonsistenten. Brezinka hat in einer Erwiderung auf die Kritik
Herzogs geantwortet. Seine Antwort auf den Technologievorwurf und auf
den Vorwurf, Erziehung als ein kausal determiniertes Geschehen zu verste-
hen, verdient eine genaue Lektüre (Brezinka1988, S. 261-269) gerade auch
deshalb, weil sein Entwurf einer Metatheorie der Erziehung aus nicht unbe-
dingt wissenschaftsimmanenten Gründen in Vergessenheit geraten ist.

3.4 Die kritische Erziehungswissenschaft

Das gesellschaftliche Klima in der Bundesrepublik der späten 60er Jahre er-
möglichte nicht nur die lang ausstehenden Reformen des Bildungssystems,
sondern zog auch eine Reihe von theoretischen Positionen nach sich, die die
gesellschaftlichen Verhältnisse nachhaltiger zu durchdringen suchten, als es
durch die reformorientierten Kräfte geschehen ist. Ihre Grundlage waren
neomarxistische Theorien, also unterschiedlich weiterentwickelte Ansätze
von Positionen, auf die die Arbeiterbildung bereits zurückgegriffen hatte.
Daraus entstanden eingehende Analysen des Verhältnisses von Ökonomie
und Bildungssystem auf der einen Seite und alternative Konzepte einer Er-
ziehung zur Emanzipation auf der anderen Seite. Wir werden in diesem Kapi-
tel zwei recht verschiedene Varianten der kritischen Erziehungswissenschaft
skizzieren:

Der als “Kritische Theorie” bekannte Ansatz wurde von einer Reihe von
Schülern der geisteswissenschaftlichen Pädagogen auf die Erziehungswissen-
schaft übertragen. Individuelle und kollektive Emanzipation waren die Erzie-
hungsziele dieses Ansatzes. Wesentliche Anregungen gab dabei das Frank-
furter Institut für Sozialforschung.

Die zweite Variante knüpfte direkter an die polit-ökonomischen Arbeiten des
Neomarxismus an und entwickelte eine kritische Bildungsökonomie im Ge-
gensatz zur bürgerlichen Bildungsökonomie, die Grundlage der Bildungsre-
formen geworden ist, um deren ideologischen Charakter in Form einer Ver-
schleierung gesellschaftlicher Verhältnisse aufzudecken.

3.4.1 Erziehung und Emanzipation

Die Entstehung des Frankfurter Instituts für Sozialforschung

Die Herausbildung der “Kritischen Theorie”, die später auch als “Frankfurter
Schule” bezeichnet wurde, geht insbesondere auf die Arbeiten von Theodor
W. Adorno (1903-1969) und Max Horkheimer (1895-1973) zurück, die am
Institut für Sozialforschung in Frankfurt tätig waren. Das Institut wurde be-

Inkonsistenz des
Handlungsbegriffs



Zwischen Reform und Kritik

100

reits Anfang der zwanziger Jahre gegründet und knüpfte an die ökonomi-
schen Ansätze von Karl Marx und die psychoanalytischen Theorien von Sig-
mund Freud an. Während sich die Arbeit des Instituts in den Anfangsjahren
auf die marxistische Analyse stützte und interdisziplinär die empirischen Ar-
beiten anderer Wissenschaften in die eigenen meist ökonomischen Arbeiten
mit einbezog, verschob sich der Arbeitsschwerpunkt Anfang der dreißiger
Jahre stärker auf die Analyse von Entstehungs- und Bedingungszusammen-
hängen sozialer Prozesse und der Kultur. In diesem Zeitraum wurde Hork-
heimer Leiter des Instituts und erhielt den Lehrstuhl für Sozialphilosophie an
der Frankfurter Universität. Durch die nationalsozialistische Diktatur wurden
die Frankfurter Wissenschaftler zur Emigration gezwungen und führten ihre
Studien im Exil fort. Erst 1949 kehrten sie zurück, um die Arbeit am Frankfur-
ter Institut für Sozialforschung wieder aufzunehmen.

Die Studien, die im Exil entstanden sind, zeugen von dem Schock über den
Faschismus. Sie bearbeiteten eine zentrale Frage: Wie konnte eine Gesell-
schaft in der Barbarei enden, die nach allgemeiner Auffassung auf Fortschritt
und Aufklärung und auf zunehmende Besserung der menschlichen Verhält-
nisse hin ausgelegt war. So entstanden die Studien zu “Autorität und Fami-
lie” (Horkheimer) und die “Studien zum autoritären Charakter” (Adorno). Die
Forschungsgruppe versuchte zu zeigen, wie unter den Sozialisationsbedin-
gungen, d.h. den gesellschaftlichen Einflüssen auf das Aufwachsen und die
Entwicklung von Menschen, der bürgerlichen Gesellschaft ein “autoritärer
Charakter” entstehen konnte und musste, und wie die klassenspezifische
Struktur dieser Gesellschaft zu einer Reproduktion der Herrschaftsstrukturen
beitrug.

In der philosophischen Arbeit “Dialektik der Aufklärung” von Horkheimer
und Adorno, die beide gemeinsam im Exil schrieben und die 1947 in Amster-
dam veröffentlicht wurde, entwickelten sie die noch weiter gehende These,
dass schon in der abendländischen Aufklärung selbst der Widerspruch einer
formalen Rationalität angelegt sei. Dieser Rationalität waren die Herrschafts-
verhältnisse geschuldet, mit denen der Mensch seine äußere Natur und auch
seine eigene innere Natur unterworfen hat. Die formale Rationalität und
nicht die Irrationalität brachte schließlich die totalitären Formen des Faschis-
mus hervor (Adorno / Horkheimer 1997, S. 45, 61 f). Die “Dialektik der Auf-
klärung” wurde 1969 wieder aufgelegt, als ihr die Studentenbewegung,
selbst Ausdruck eines gesellschaftlichen Umbruchs, erneut zu Aktualität
verholfen und sie bekannt gemacht hat.

Die Emanzipation des Subjekts

Die Kultur und die Denkweisen der bürgerlichen Gesellschaft sind aus dieser
kritischen Perspektive Ideologie, die die wirklichen Interessen hinter den
Handlungsweisen verbirgt und beschönigt. Die Aufklärung als Programm des

Barbarei durch
formale Rationalität



Die kritische Erziehungswissenschaft

101

Bürgertums, die sich selbst als “Entzauberung der Welt” verstand, hat für die
Menschen nicht nur zu Freiheit und Wohlstand geführt, sondern zugleich
neue Formen von Unterwerfung erzeugt.

“Die Steigerung der wirtschaftlichen Produktivität, die einerseits
die Bedingungen für eine gerechtere Welt herstellt, verleiht ande-
rerseits dem technischen Apparat und den sozialen Gruppen, die
über ihn verfügen, eine unmäßige Überlegenheit über den Rest
der Bevölkerung. Der Einzelne wird gegenüber den ökonomischen
Mächten vollends annulliert. Dabei treiben diese die Gewalt der
Gesellschaft über die Natur auf nie geahnte Höhe. Während der
Einzelne vor dem Apparat verschwindet, den er bedient, wird er
von diesem besser als je versorgt. Im ungerechten Zustand steigt
die Ohnmacht und Lenkbarkeit der Masse mit der ihr zugeteilten
Gütermenge” (Adorno / Horkheimer 1997, S. 4 f).

Der gesellschaftliche Fortschritt, dessen Ziel die immer bessere Beherrschung
der Natur und damit die Nutzbarmachung dieser für den Menschen ist, er-
scheint ambivalent. Er führt zu einer Herrschaft von Menschen über Men-
schen, weil diejenigen Klassen, die den “technischen Apparat” besitzen,
Macht über jene haben, die ihn bedienen müssen. Diese Entmündigung wird
noch verdoppelt, denn je mehr Wohlstand der Apparat als Ganzer produ-
ziert, desto weniger durchschauen die Unterworfenen den Zusammenhang,
desto leichter werden sie ohnmächtig und lenkbar. Diese Situation macht
Emanzipation als Antwort auf die Entmündigung notwendig. Die kritische
Theorie formuliert damit im Gegensatz zu den traditionellen Theorien ein
eindeutiges gesellschaftliches Ziel: die Schaffung einer “künftigen Gesell-
schaft als der Gemeinschaft freier Menschen, wie sie bei den vorherrschen-
den technischen Mitteln möglich ist” (Horkheimer 1992, S. 234).

Horkheimer differenziert den Begriff kritischer Emanzipation von der Eman-
zipation des Individuums. Es geht nicht – wie in der Aufklärung – darum, die
individuellen Freiheiten maximal auszuweiten, gleichzeitig aber die gesell-
schaftlichen Rahmenbedingungen als objektiv gegeben hinzunehmen:

“Während es zum Individuum in der Regel hinzugehört, daß es die
Grundbestimmungen seiner Existenz als vorgegeben hinnimmt
und zu erfüllen bestrebt, während es seine Befriedigung und seine
Ehre darin findet, die mit seinem Platz in der Gesellschaft ver-
knüpften Aufgaben nach Kräften zu lösen und bei aller energi-
scher Kritik, die etwa im einzelnen angebracht sein sollte, tüchtig
das Seine zu tun, ermangelt jenes kritische Verhalten durchaus des
Vertrauens in die Richtschnur, die das gesellschaftliche Leben, wie
es sich nun einmal vollzieht, jedem an die Hand gibt. Die Trennung
von Individuum und Gesellschaft, kraft derer der Einzelne die vor-
gezeichneten Schranken seiner Aktivität als natürlich hinnimmt, ist
in der kritischen Theorie relativiert” (Horkheimer 1992, S. 224).

Emanzipation
durch Kritik der
Verhältnisse



Zwischen Reform und Kritik

102

Damit erscheint als Ziel kritischer Wissenschaft die Möglichkeit mündiger
Subjekte, welche Herrschaftsverhältnisse und ideologische Interessen gesell-
schaftlichen Handelns durchschauen und sich nicht vom ideologischen Schein
verführen lassen. Kritische Theorie ist daher nicht nur praxisrelevant, sondern
sie ist selbst eine gesellschaftliche Praxis, ihr Ziel ist nicht die Produktion von
reinem Wissen, sondern die Produktion kritisch denkender und handelnder
Subjekte. Der nächste Abschnitt folgt Horkheimers Begründung des Plans
einer solchen kritischen wissenschaftlichen Praxis.

Kritische Theorie und gesellschaftliche Praxis

Max Horkheimer prägte den Begriff der “kritischen Theorie” 1937 und
grenzte damit den vom Frankfurter Institut vertretenen sozialphilosophischen
Ansatz von den traditionellen, vorherrschenden soziologischen Theorien,
worunter z.B. diejenigen von Emile Durkheim oder Max Weber zu verstehen
sind, ab.

In der kritischen Erklärung von sozialen Prozessen sollen der gesellschaftliche
Kontext und die historischen Entstehungsbedingungen einbezogen werden,
während in den traditionellen Theorien eine universelle Gesellschaftstheorie
entwickelt wird, die die eigentlichen sozialen Tatsachen und Prozesse von
dieser Universalität abspaltet. Während die traditionelle Theorie also eine
Kluft zwischen Praxis und Theorie entstehen lässt, löst die kritische Theorie
diese Kluft auf. Die traditionelle Theorie begreift die Widersprüche innerhalb
der Gesellschaft als systemimmanente Notwendigkeiten und umgeht damit
jede weitere Erklärung, die Kritische Theorie dagegen thematisiert diese
Widersprüche und versucht die dafür verantwortlichen Mechanismen aufzu-
decken. Ziel der Kritischen Theorie ist also die permanente Arbeit an der
Überwindung von Mechanismen, die Ungleichheit und Unterwerfungen
produzieren und reproduzieren.

Die traditionelle Theorie kann diese Ziele gar nicht in den Blick bekommen,
da ihr Charakter nur zur Anhäufung von Wissen taugt. Mit den Worten
Horkheimers:

“Theorie gilt in der gebräuchlichen Forschung als ein Inbegriff von
Sätzen über ein Sachgebiet, die so miteinander verbunden sind,
daß aus einigen von ihnen die übrigen abgeleitet werden können.
Je geringer die Zahl der höchsten Prinzipien im Verhältnis zu den
Konsequenzen, desto vollkommener ist die Theorie. Ihre reale Gül-
tigkeit besteht darin, daß die abgeleiteten Sätze mit tatsächlichen
Ereignissen zusammenstimmen. Zeigen sich dagegen Widersprü-
che zwischen Erfahrung und Theorie, so wird man diese oder jene
revidieren müssen. Entweder hat man schlecht beobachtet oder
mit den theoretischen Prinzipien ist etwas nicht in Ordnung. Im
Hinblick auf die Tatsachen bleibt die Theorie daher stets Hypothe-

Wissenschaft als
kritische Praxis



Die kritische Erziehungswissenschaft

103

se. Man muß bereit sein, sie zu ändern, wenn sich beim Bewälti-
gen des Materials Unzulänglichkeiten herausstellen. Theorie ist das
aufgestapelte Wissen in einer Form, die es zur möglichst einge-
henden Kennzeichnung von Tatsachen brauchbar macht” (Hork-
heimer 1992, S. 205).

Der Positivismus der traditionellen Theorie unterstellt, dass Wissenschaft
außerhalb aller gesellschaftlicher Zusammenhänge und Bedingungen statt-
findet. Das ist aber weder der Fall noch prinzipiell möglich. Wissenschaft, so
Horkheimer, sei eingebettet in den geschichtlichen, ökonomischen und sozi-
alen Kontext und deshalb nie objektiv. Wissenschaft sei ein Produkt der je-
weiligen Gesellschaft und wissenschaftliche Fragestellungen entstehen un-
mittelbar aus ihr heraus. Wenn folglich die traditionellen Wissenschaften
zwischen den erfahrbaren sozialen Tatsachen einerseits und den theoreti-
schen Gesetzesaussagen andererseits differenzieren, so begreift sich die
Wissenschaft als ein Bereich außerhalb der Gesellschaft, während sie
zugleich die gegebenen gesellschaftlichen Verhältnisse reproduziert, indem
sie sie durch ihre theoretischen Naturalisierungen und Notwendigkeitserklä-
rungen legitimiert. Damit entlarvt Horkheimer die traditionellen Theorien, die
in ihren Aussagen von universellen und neutralen Gesetzesaussagen ausge-
hen, als ideologisch, weil sie die realen Verhältnisse verschleiern.

“Soweit der Begriff der Theorie jedoch verselbständigt wird, als ob
er etwa aus dem inneren Wesen der Erkenntnis oder sonst wie
unhistorisch zu begründen sei, verwandelt er sich in eine verding-
lichte, ideologische Kategorie” (Horkheimer 1992, S. 211).

Die traditionelle Theorie wirkt somit systemerhaltend, weil die Mechanismen,
denen die jeweilige Gesellschaft und auch die Wissenschaft selbst gehor-
chen, nicht reflektiert werden und folglich auch keine Handlungsalternativen
und neue Perspektiven entwickelt werden können, die zu einer Überwindung
des Systems führen könnten. Wissenschaft muss sich erst als eine gesell-
schaftlich bedingte Tätigkeit begreifen, um ihr eigenes Verhältnis zu den
gesellschaftlichen Rahmenbedingungen analysieren zu können. Erst dann
kann sie zu einer stetigen Erneuerung der Gesellschaft beitragen. Um aber
die bestehenden Verhältnisse zu überwinden, müssen die Wissenschaften
selbst erst einen Perspektivenwechsel vollziehen.

Kritischer Rationalismus und kritische Theorie

Die Vertreter der Frankfurter Schule erkannten in den 60er Jahren im Kriti-
schen Rationalismus einen Ansatz, der in der soeben beschriebenen Weise
die gesellschaftlichen Verhältnisse wissenschaftlich verdeckte (vgl. Adorno
u.a. 1993). Sie warfen ihm vor, Wissenschaft auf das Sammeln von Fakten zu
reduzieren, die Aneinanderreihung von messbaren Tatsachen als unabrück-
bare Wahrheit darzustellen und soziale Phänomene technizistisch wie das

Traditionelle Wis-
senschaften als
Ideologieproduzen-
ten



Zwischen Reform und Kritik

104

Funktionieren einer Maschine erklären zu wollen. Durch die scheinbare Ein-
deutigkeit des methodologischen Vorgehens im Kritischen Rationalismus,
durch den jedes Verhalten in Tatsachen, Fakten und Zahlen ausdrückbar
wird, entsteht eine durch Fakten objektivierte Wahrheit in allen Wissen-
schaftsbereichen, die die Notwendigkeit, soziale Prozesse allererst zu deuten,
umgeht. Das soziale Umfeld wird als gegebene Konstante akzeptiert und
setzt dem Einzelnen scheinbar natürliche Grenzen, die auch in den Wissen-
schaften nicht weiter in Frage gestellt werden. Das bloße Aneinandersetzen
von Einzeltatsachen könne nicht die jeweiligen gesellschaftlichen Verhältnis-
se erfassen und die zugrunde liegenden Mechanismen darlegen. Untersucht
wird nur das subjektive Verhalten innerhalb der “objektiven” Rahmenbedin-
gungen. Die erhobenen Fakten werden dann als Objektivität ausgelegt, sind
aber nicht mehr als subjektive Meinungen, auch wenn sie als statistische
Durchschnittswerte dargestellt werden. Anstatt sich der gegebenen Denk-
muster unterzuordnen oder sich derer zu bedienen, müssen diese als Produkt
der gesellschaftlichen Verhältnisse betrachtet und kritisch hinterfragt wer-
den.

Die Debatte zwischen Adorno und Habermas auf der einen, und Popper und
Albert auf der anderen Seite ist als “Positivismusstreit in der deutschen So-
ziologie” bekannt geworden und markiert eine der entscheidenden Linien
der theoretischen und theoriepolitischen Auseinandersetzungen in den Sozi-
alwissenschaften.

Methodologie kritischer Forschung

Da die Kritische Theorie von einer Interdependenz gesellschaftlicher Struktu-
ren ausgeht, der zu untersuchende Gegenstand folglich unter dem Einfluss
sozialer, ökonomischer und politischer Rahmenbedingungen steht, erfordert
dies die Entwicklung von Forschungsmethoden, die diese Zusammenhänge
aufzudecken und zu reflektieren in der Lage sind. Auch um die in den empiri-
schen und hermeneutischen Wissenschaften entwickelten methodologischen
Ansätze für die kritische Theorie fruchtbar zu machen, reformulierte Jürgen
Habermas, der die nachmarxistische Ära der Frankfurter Schule seit den spä-
ten 60er Jahren repräsentiert, in dem bekannt gewordenen Aufsatz “Er-
kenntnis und Interesse” die Position Horkheimers (Habermas 1970).

Habermas unterscheidet als leitende wissenschaftliche Erkenntnisinteressen
das technische, das praktische und das emanzipatorische (Habermas 1970,
S. 155). Das Erkenntnisinteresse der empirisch-analytischen Wissenschaften
sei ein technisches. Auch wenn die Wissenschaft in ihrer Selbstbeschreibung
an der reinen Beobachtung der Natur interessiert ist, so ergibt sich ihr voller
Sinn doch erst als prognostisches Wissen aus seiner technischen Verwertbar-
keit. Hierzu gehören nach Habermas die Naturwissenschaften und die Sozi-
alwissenschaften, sofern sie sich an empirischen oder kritisch-rationalen An-

Positivismusstreit

Die Interessen
der Erkenntnis



Die kritische Erziehungswissenschaft

105

sätzen orientieren. Sie haben diese Position bei Brezinka kennen gelernt. Für
die historisch-hermeneutischen Wissenschaften führt das Sinnverstehen an-
stelle der Beobachtung zu den Tatsachen. In der Auslegung von Texten ist
die Hermeneutik an tradierten Sinnzusammenhängen orientiert und richtet
sich ihrer “Struktur nach auf möglichen Konsensus von Handelnden im Rah-
men eines tradierten Selbstverständnisses” (ebd., S. 158). Das leitende Er-
kenntnisinteresse historisch-hermeneutischer Wissenschaften ist damit Erhalt
und Erweiterung dieser Sinnhorizonte, und dies nennt Habermas praktisch.
Inwiefern das Streben nach Konsolidierung der Kultur auf die geisteswissen-
schaftliche Pädagogik zutraf, hoffen wir im ersten Kapitel gezeigt zu haben.
Das dritte Erkenntnisinteresse, das emanzipatorische, leitet die kritischen
Sozialwissenschaften. Es befragt Wissen, ob es nicht “ideologisch festgefro-
ren” und historisch zu verändern ist. Sein Einsatz ist das reflektierte Bewusst-
sein:

“Der methodologische Rahmen, der den Sinn der Geltung dieser
Kategorie von kritischen Aussagen festlegt, bemisst sich am Beg-
riff der Selbstreflexion. Diese löst das Subjekt aus der Abhängig-
keit von hypostasierten Gewalten. Selbstreflexion ist von einem
emanzipatorischen Erkenntnisinteresse bestimmt” (Habermas
1970, S. 159).

Zur Aufgabe kritischer Wissenschaft gehört es aber auch, die notwendige
Verknüpfung von Erkenntnis und Interesse aufzuweisen. Habermas zeigt,
dass es kein interesseloses Erkennen gibt (vgl. Habermas 1970, S. 159 ff).

Es ist also durchaus möglich, die Methodologie der empirisch-analytischen
und hermeneutischen Ansätze zu rezipieren, solange man sie an dem ei-
gentlich kritischen, dem emanzipatorischen Erkenntnisinteresse ausrichtet
(vgl. Habermas 1982, S. 89 ff).

Erziehungswissenschaften als Handlungsforschung

Der Erziehungswissenschaftler Wolfgang Klafki, der in den fünfziger Jahren
noch deutlich geisteswissenschaftlich orientiert war, nimmt in den 60er und
70er Jahren die Impulse der kritischen Theorie auf. Klafki geht davon aus,
dass sich die verschiedenen methodischen Ansätze nicht ausschließen, son-
dern ergänzen. Die Interpretation und Deutung eines Sachverhalts in seinem
geschichtlichen Kontext ist, nach Klafki, notwendig, um die Fragestellung
überhaupt formulieren und verstehen zu können. Die empirischen Methoden
führen dann zu einer soliden Messung von sozialen Fakten, deren Verwen-
dung und eventuelle Konsequenzen aus den gewonnenen Erkenntnissen
wiederum nur mit Hilfe der interpretativen Verfahren möglich ist.

Unmöglichkeit von
Erkenntnis ohne
Interesse



Zwischen Reform und Kritik

106

“Man kann das Verhältnis als einen ständigen dynamischen Rück-
koppelungsprozeß beschreiben: von hermeneutischer Entwicklung
der Fragestellungen und Hypothesen über die erfahrungswissen-
schaftliche Überprüfung dieser Hypothesen zur hermeneutischen
Interpretation der so gewonnenen Ergebnisse und zur Herleitung
neuer Hypothesen für neue empirische Untersuchungen usf.”
(Klafki 1976, S. 36 f).

Das ideologiekritische Hinterfragen der jeweiligen gesellschaftlichen Verhält-
nisse ergibt sich für Klafki aus zwei Erkenntnissen. Erstens entstehen päda-
gogische Fragestellungen unmittelbar aus der gesellschaftlichen Funktion der
Pädagogik. Zweitens können Freiheit, Selbstbestimmung und Emanzipation
für das Individuum nicht verwirklicht werden, solange sie nicht für die ge-
samte Gesellschaft gelten. Die Ideologiekritik verfolgt innerhalb der Erzie-
hungswissenschaft die Aufgabe, die pädagogische Praxis auf unbewusste
Interessenlagen und Instrumentalisierungen sowohl der Teilnehmer/-innen
als auch der Organisator/-innen zu prüfen.

“Pädagogische Zielsetzungen, Theorien, Einrichtungen, Lehrpläne,
Methoden, Medien sind erstens daraufhin zu untersuchen, ob sich
in ihnen unreflektierte gesellschaftliche Interessen ausdrücken,
zweitens darauf hin, ob bestimmte gesellschaftliche Gruppen ihre
Interessen bewußt hinter bestimmten Zielsetzungen, Theorien
usw. verbergen, um bei anderen Menschen bzw. Kindern und Ju-
gendlichen Ideologien, falsches Bewußtsein zu erzeugen” (ebd., S.
53).

Für Klafki gewinnen erst in diesem Kontext die hermeneutischen und empiri-
schen Methoden an Sinn. Der hermeneutisch-historischen Interpretation
kommt dabei die Aufgabe einer “planenden und hypothetisch entwerfenden
wissenschaftlichen Methode zu” (ebd., S. 47). Die Interpretation bleibt nicht
auf eine deskriptive historische Einordnung des Forschungsgegenstandes
beschränkt, denn nach einer ideologiekritischen Reflexion kommt im For-
schungsprozess die zusätzliche Aufgabe eines Entwurfs für die Zukunft hin-
zu, der ebenfalls im jeweiligen Kontext interpretiert werden muss. Ebenso ist
die Interpretation oder Ideologiekritik abhängig von einer faktischen Über-
prüfung der gesellschaftlichen Verhältnisse, womit der Empirie eine besonde-
re Bedeutung zukommt.

Verknüpfung empi-
rischer, hermeneuti-
scher und kritischer
Forschung



Die kritische Erziehungswissenschaft

107

Inhalte einer kritischen Erziehungswissenschaft

Nach Vorstellung der Kritischen Theorie übernimmt die Erziehungswissen-
schaft die Aufgabe, Emanzipation innerhalb der Erziehungsprozesse zu ver-
wirklichen, folglich Erziehung als eine Erziehung zur Emanzipation zu begrei-
fen.

Da die Pädagogik aus einem fundamental emanzipatorischen Interesse her-
aus gestalte, so Klafki, ist es auch Aufgabe der kritischen Erziehungswissen-
schaft, die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen zu reflektieren und pra-
xisorientierte Ansätze zu deren Umsetzung zu entwickeln.

“Unter solchen Leitvorstellungen muß die Theorie Modelle der
heute und der in naher Zukunft möglichen Veränderungen, Ver-
besserungen oder Neuplanungen entwerfen, z.B. Modelle der Er-
wachsenenbildung oder des Schulsystems, einer im Sinne des De-
mokratisierungsprinzips veränderten inneren Organisation
pädagogischer Institutionen, neue Curricula, Erziehungs- und
Lernmethoden, neue Hilfsmittel des Lehr- und Lernprozesses usf.”
(ebd., S. 45).

Nach seiner Vorstellung muss die handlungsorientierte Wissenschaft in enger
Verflechtung mit den Lehrern selbst an der Gestaltung von Curricula arbei-
ten. Für Klafki ist das Demokratieprinzip hier grundlegend und erfordert
entsprechend eine Mitbestimmung und -verantwortung sowohl der Lehrkör-
per als auch der Wissenschaften.

Ziel ist es auch in der Erziehungswissenschaft nicht, den Idealtypus von “Er-
ziehung” zu finden und dogmatisch daran festzuhalten. Auch die hier for-
mulierten Ansprüche an eine emanzipatorische und ideologiekritische Wis-
senschaft begreifen sich selbst als historisch bedingte Forderungen, die im
geschichtlichen Prozess immer neu interpretiert werden müssen (ebd., S. 46).

Die Erziehungswissenschaften begreifen sich aber, wie auch schon aus dem
Zitat deutlich wird, als die praktische Umsetzung der politischen und gesell-
schaftlichen Forderungen. Damit verknüpft ist ein handlungsorientierter
Ansatz der Erziehungswissenschaften, der in diesem Kontext in eine “Aufklä-
rung” innerhalb der Erziehung mündet. So fordert Adorno in einem Radioge-
spräch von 1969 unter dem Titel “Erziehung zur Mündigkeit”, dass die Auf-
gabe der Erziehung in einem Bewusstmachen der Verschleierung der realen
Verhältnisse liegen müsse. Nach Adorno also, dass

“[...] die Erziehung eine Erziehung zum Widerspruch und zum Wi-
derstand ist. Ich könnte mir etwa denken, daß man auf den Ober-
stufen von höheren Schulen, aber wahrscheinlich auch von Volks-
schulen gemeinsam kommerzielle Filme besucht und den Schülern
ganz einfach zeigt, welcher Schwindel da vorliegt, wie verlogen
das ist; […] so daß man einfach versucht, zunächst einmal über-

Individuelle
Emanzipation
als Aufgabe
der Erziehung

Ideologiekritik als
Aufgabe der
Erziehungs-
wissenschaft



Zwischen Reform und Kritik

108

haupt das Bewußtsein davon zu erwecken, daß die Menschen
immerzu betrogen werden, denn der Mechanismus der Unmün-
digkeit heute ist das zum Planetarischen erhobene mundus vult
decipi, daß die Welt betrogen sein will” Adorno 1970: 145).

Auch Klaus Mollenhauer sieht in der Erziehung primär die Aufgabe, “das
Potential gesellschaftlicher Veränderung hervorzubringen” (Mollenhauer
1968, S. 67, Hervorh. im Original.). Die eigentliche Fragestellung sei, wie das
“pädagogische Feld” beschaffen sein muss, um die Heranwachsenden zu
Vernunft und Mündigkeit zu erziehen.

Der Begriff der Sozialisation gewinnt in dieser Zeit enorm an Bedeutung.
Mollenhauer führt damit die Diskussion des Deutschen Bildungsrats um Be-
gabung in eine ganz andere Richtung weiter. Zum bereits erwähnten Gut-
achten “Begabung und Lernen” hat Mollenhauer ebenfalls einen Beitrag
geleistet, ausschlaggebend für die Leistung und den Lernfortschritt sind ihm
zufolge die sozialisatorischen Rahmenbedingungen, die das Lernen mehr
oder weniger fördern. Mit dieser Annahme kommt der Pädagogik eine neue
Aufgabe zu. Es hängt vom gesellschaftlichen Umfeld ab, wie erfolgreich eine
Person in ihrem Lernen ist. Im Erziehungsprozess agieren, so Mollenhauer,
die Eltern als “Sozialisationsagenten”, die den Heranwachsenden ihre Nor-
men und Werte übertragen und ihnen bestimmte Rollen zuweisen. Dabei
sind auch die Eltern beeinflusst von ihrem gesellschaftlichen Umfeld, den
schichtspezifischen Normen, Werten und Verhaltenscodices. Erziehung ist so
verstanden eine gesamtgesellschaftliche Aufgabe, da sie direkt beeinflusst
von ihr stattfindet (vgl. Deutscher Bildungsrat 1969, S. 292 ff). Zu dieser Zeit
beziehen sich entsprechend viele Forschungsarbeiten auf die Wirkung von
Einstellungen, Werten und Schichtzugehörigkeiten auf die Entwicklung von
Kindern

3.4.2 Kritische Neuentdeckung: Bildungsökonomie

Freerk Huisken veröffentlichte 1972 eine Kritik bürgerlicher Didaktik und
Bildungsökonomie, in der er darauf hinweist, dass die reformpädagogische
Debatte vornehmlich “auf die effektive Gestaltung der Prozesse in Unterricht
und Schule” ziele (Huisken 1972, S. 13). Diese Neuausrichtung, deren Ursa-
chen und ökonomischen Implikationen stehen im Mittelpunkt der Analyse
von Huiskens Arbeit. Huisken bringt die These vor, mit der Bildungsreform
verändere sich das Verhältnis von Erziehung, Politik und Ökonomie:

“In der Tat setzten sich ökonomische Zwänge hinter dem Rücken
der bürgerlichen Pädagogen und Unterrichtstheoretiker durch,
und ihr Geschäft bestand zu einem gut Teil darin, diese von ihnen
selbst nicht durchschauten Zwänge zu verschleiern” (Huisken
1972, S. 19).

Gesellschaftliche
Emanzipation als

Aufgabe des Erzie-
hungssystems



Die kritische Erziehungswissenschaft

109

Huisken zeigt dann, wie sich der ökonomische Diskurs in den didaktischen
einschreibt, wie er diesen verändert und hegemonial wird.

Eine in diesem Sinne verstandene Bildungsökonomie können wir als Teil
eines Prozesses bezeichnen, in dem die Disziplin, hier die Erziehungswissen-
schaft, ihre eigene Entwicklung kritisch untersucht, also reflexiv wird, indem
sie ihre eigenen Entstehungs- und Produktionsprozesse in den Blick nimmt.
Es geht der Erziehungswissenschaft also nicht “nur” um die Bereitstellung
von “Technologien der Erziehung”, sondern um eine “materialistische Analy-
se des Ausbildungswesens” (Altvater / Huisken 1973, S. XI).

Aus Sicht der Bildungsökonomie dienen Qualifikationsprozesse der “Produk-
tion und Reproduktion des Arbeitsvermögens”, der “Erhöhung der Produkti-
vität im Prozess der Verwissenschaftlichung der Produktion” und sie verrin-
gern die “Mehrwert- und Profitrate der Einzelkapitale”, da sie den “Wert der
Arbeitskraft erhöhen” (vgl. Baethge u.a. 1973, S. 440-441).

Erziehungsinstitutionen und deren Veränderungen haben also erhebliche
ökonomische Folgewirkungen, wobei die Veränderungen in einem pädago-
gischen Diskurs immer nur als idealistisch gedachte Reformen thematisiert
werden. Bildungsinstitutionen sind in einen gesellschaftlichen Prozess der
Formierung und Effektivierung eingebunden und stellen nach Ottomeyer
“totale Institutionen” dar (Ottomeyer 1977, S. 212). Bildung hat also eine
Systemfunktion. Die Bildungsreformen der 60er Jahre lassen sich dann bil-
dungsökonomisch als eine zunehmende Subsumption der lebendigen Arbeit
unter das Kapital analysieren (vgl. Becker / Jungblut 1972, S. 24).

Auch für die Erwachsenenbildung problematisiert Werner Markert 1973
deren reflexiven Potentiale:

“Wie weit nun werden die realgesellschaftlichen Bedingungen, un-
ter denen emanzipatorische Erwachsenenbildung heute zu leisten
wäre, in den neueren Theorien der Erwachsenenbildung reflektiert
[...]?” (Markert 1973, S. 167)

Markerts Urteil ist vernichtend. Erwachsenenbildung zeichne sich durch eine
Pädagogisierung und Psychologisierung gesellschaftlicher Problemlagen aus
und diene so der Herrschaftsstabilisierung, ein Verdikt, das auch ein Thema
von Axmachers Arbeit über Erwachsenenbildung im Kapitalismus ist.

Die 1974 veröffentlichte Dissertation von Dirk Axmacher argumentiert eben-
falls ausgehend von der marxistischen Theorie der politischen Ökonomie. An
ihr soll die bildungsökonomische Position ausführlicher expliziert werden. Für
die marxistische Theorie ist das Basis-Überbau-Theorem konstitutiv. Danach
ist die ökonomische Produktionsweise die basale gesellschaftliche Praxis, und
von dieser werden alle anderen gesellschaftlichen Praktiken – eben auch die
Erziehungspraktiken – determiniert. Das heißt, dass es letztlich die ökonomi-

Einbindung der
Bildungsinstitu-
tionen in ökono-
mische Verwer-
tungsprozesse



Zwischen Reform und Kritik

110

schen Praktiken sind, die den Horizont dessen bestimmen, was pädagogisch
denkbar und machbar ist (Althusser 1977, S. 110 ff). Die Funktion des Erzie-
hungssystems definiert sich daher aus der Relation, die es zum Produktions-
system einnimmt. In dieser Relation hat es neben anderen Teilsystemen (z.B.
Polizei, Religion, Justiz etc.) die Funktion der Reproduktion der Produktions-
bedingungen. D.h. um die Produktion aufrecht zu erhalten genügt es nicht,
die unmittelbare Produktion selbst aufrecht zu erhalten, also die Fabriken,
die Dienstleistungsunternehmen etc., vielmehr müssen die Bedingungen
dieser Produktion, die sich durch alle gesellschaftlichen Bereiche ziehen,
permanent aufrecht erhalten werden. Zu diesen Bedingungen gehören ei-
nerseits konkrete Qualifikationen, mit denen in einer Gesellschaft Arbeits-
kräfte für die verschiedenen gesellschaftlichen Tätigkeiten (re-)produziert
werden. Das betrifft insbesondere Berufsbildung und Erwachsenenbildung.
Aber diese fachliche Qualifikation genügt nicht, um die Verhältnisse zu re-
produzieren, es bedarf vielmehr der Produktion bestimmter Verhaltenswei-
sen, Einstellungen, Motivationslagen etc. um das ökonomische System und
damit die Ausbeutungsverhältnisse zwischen den sozialen Klassen aufrecht
zu erhalten. Das Erziehungssystem kann daher als einer der herausragenden
Systeme zur Reproduktion der Produktionsbedingungen angesehen werden.
Dirk Axmacher untersucht nun, wie die Erwachsenenbildung in Deutschland
mindestens seit den frühen Arbeiterbildungs- und Volksbildungsvereinen
diese Funktion übernommen hat.

Zwei Thesen Axmachers möchten wir aus dieser Argumentation herausgrei-
fen. Die erste betrifft den Übergang von der Volksbildung zur Erwachsenen-
bildung, der sich, wie Sie bereits gesehen haben, über den längeren Zeitraum
von 1933 bis 1950 vollzogen hat. Axmacher konstatiert, dass der Gegens-
tand der Erwachsenenbildung, nämlich der individuelle Erwachsene, ein neu-
er Gegenstand sei, den es in der Volksbildung nicht gegeben habe. Wenn
Axmacher recht hat, wäre damit eine bedeutende Zäsur, ein Bruch innerhalb
der Geschichte des volks- bzw. erwachsenenbildnerischen Denkens markiert:

“In den Mittelpunkt aller folgenden Betrachtungen rückt der Er-
wachsene, die individuelle Arbeitskraft, und sie verstellt den Blick
darauf, wie die Individuen sich als Volk konstituieren und ihren
materiellen Lebensprozeß organisieren. Das Volk als ‚buntes Tier’,
als letztlich irrationales, ‚das durch die ratio beherrscht und ge-
führt’, das durch List und Gewalt, später dann auch, in Grenzen,
durch ‚Volksbildung’ bemeistert werden muß, dieses Volk stellte
noch eine historische Qualität dar, die aus dem unterschiedslosen,
isolierten, zu bildenden Erwachsenen, wie es scheint, verschwun-
den ist. Die historische Qualität ist in der politischen Ökonomie der
Erwachsenenbildung zu rekonstruieren” (Axmacher 1974, S. 49).

Erwachsenen-
bildung: Individuali-

sierung des
Erwachsenen



Die kritische Erziehungswissenschaft

111

Axmacher These ist also, dass die neue Erwachsenenbildung nach 1945 einer
“Entdeckung / Erfindung des Erwachsenen” als für seinen Beruf zu qualifizie-
rendes Individuum gleichkommt. In der irrationalen Thematisierung des
“Volkes” in der Weimarer Volksbildung sei – so Axmacher – noch eine histo-
rische Qualität aufbewahrt, nämlich das Wissen über die kollektiven Bedin-
gungen des Lebensprozesses, ein Wissen, dem die politische Ökonomie der
Erwachsenenbildung rational – im Gegensatz zur Volksbildung – gerecht zu
werden beabsichtigt, das aber von der bürgerlichen Erwachsenenbildung der
Bildungsreformer durch die “Entdeckung / Erfindung” des Erwachsenen als
lernendes Individuum verstellt wird.

Die zweite These Axmachers betrifft einen Wandel in den Formen der Quali-
fikation, denn die Forderung nach allgemeiner Bildung, die die bürgerliche
Erwachsenenbildung vorträgt, deckt sich mehr und mehr mit einer Forde-
rung, die aus der sich verändernden Struktur der Produktionsverhältnisse
erwächst. Der Anteil der erforderlichen allgemeinen Qualifikationen nimmt
gegenüber den besonderen, direkt auf die berufliche Tätigkeit bezogenen,
immer mehr zu. So erklärt sich die zunehmende Formalisierung des Erwach-
senenbildungssektors.

“Daß sie [die Qualifikationsinstanz der Erwachsenenbildung, Anm.
HJF, DW] ihren informellen Charakter mehr und mehr abstreift
und als organisierte und formalisierte Lernarbeit zur lebensbeglei-
tenden Funktion wird, ist als pädagogische Antwort auf die fort-
geschrittene kapitalistische Ökonomie zu verstehen.” (Axmacher
1974, S. 115)

Die Rolle der Durchsetzung dieser formalen Qualifikationsinstanz übernimmt
nun mehr und mehr der Staat. Der Erwachsenenbildungssektor wird in dem
Maße vergesellschaftet, also der Reproduktionsfunktion unterworfen und
staatlich finanziert und gelenkt, wie die Herstellung allgemeiner Qualifikatio-
nen für die Reproduktionsfunktion an Bedeutung gewinnt.

In der bürgerlichen Erwachsenenbildung, so die Analyse Axmachers, wird
dieser Zusammenhang affirmativ diskutiert im Kontext von “Schlüsselqualifi-
kationen” oder “extra-funktionalen Qualifikationen”. Mit diese Qualifikatio-
nen steht der “lernende Erwachsene” als Einzelner, als Individuum dem Sys-
tem gegenüber. Die Qualifikationsinstanz Erwachsenenbildung muss, um
ihrer Funktion gerecht zu werden, individualisierend wirken.

“Dieser Zusammenhang muß berücksichtigt werden, um das in
der Erwachsenenbildung fest verwurzelte Axiom der Individualisie-
rung des Lernens in seinem gesellschaftlichen Kontext zu begrei-
fen. Dabei kommt der Individualisierung des Lernens nicht nur,
wie von kritischen Pädagogen frühzeitig betont wurde, die Funkti-
on zu, die ökonomischen Konkurrenzverhältnisse im Sozialisati-
onsprozeß der Individuen zu verankern; vielmehr ist es auch Mo-

Die Reproduktions-
funktion allgemei-
ner Qualifikationen



Zwischen Reform und Kritik

112

ment in der kapitalistischen Gesellschaftlichkeit der Arbeit, daß das
individuelle Arbeitsvermögen und die individuelle Potenz der Ar-
beit sich dem Kapital konfrontieren. Bildsamkeit im Kapitalismus
ist eine individuelle Angelegenheit.” (Axmacher 1974, S. 138)

Diese Zusammenhänge, der Entstehung der Vorstellung eines individuell
lernenden Erwachsenen, der entsprechenden Bildungsinhalte und der ent-
sprechenden Form des Bildungssystems zeigt Axmacher an einer Reihe von
Debatten und Themen der Erwachsenenbildung.

Wenn auch die eigentlichen bildungsökonomischen Erträge dieser Zeit eher
bescheiden geblieben sind, hat die kritische Bildungsökonomie mit dazu
beigetragen, einen Tatsachenblick in der Erziehungswissenschaft zu etablie-
ren, der neben den gesellschaftlichen Bedingungen pädagogischer Praktiken
auch die der Theorieproduktion thematisierte.



113

4 Die Rückkehr der Lebenswelt

4.1 Gesellschaftliche Entwicklungen

Im Folgenden berichten wir von den Entwicklungen in Erziehungswissen-
schaft und Erwachsenenbildung seit den 80er Jahren. Die Auswahl von The-
men und Literatur ist dabei noch schwieriger als in anderen Phasen. Das liegt
nicht nur daran, dass seither sehr viel mehr publiziert wurde, ein expandier-
tes Hochschulwesen produziert eben auch weit mehr Literatur. Es liegt auch
daran, dass für die vorhergehenden Phasen in unzähligen Einführungen und
Handbuchartikeln bereits ein relativer Konsens darüber entstanden ist, was
als “wichtig” oder “wegweisend” zu gelten hat. Bei den 80er Jahren ist eine
solche Entscheidung erst zu treffen. Der Schwerpunkt der folgenden Ausfüh-
rungen liegt auf der Wende zu einem neuen Theorietypus: den kulturalisti-
schen bzw. interpretativen Ansätzen. Wir haben dabei besonderen Wert auf
Entwicklung und Herausbildung dieser Ansätze gelegt, um die Konsequen-
zen und die Veränderung wesentlicher erziehungswissenschaftlicher Frage-
stellungen deutlich zu machen. Wir haben uns dabei schwerpunktmäßig auf
erwachsenenpädagogische Literatur bezogen, da durch diese Beschränkung
der Argumentationszusammenhang deutlicher wird. Ähnliche Entwicklungen
könnten aber auch für andere Subdisziplinen der Erziehungswissenschaft,
wie die Schulpädagogik, beschrieben werden.

Reformstau und Gegenreform

Schon im Laufe der 70er Jahre zeigten sich Risse im gesellschaftlichen Re-
formoptimismus, wie wir es bereits im Abschnitt über eine Bilanz der Bil-
dungsreformen beschrieben haben. Das Wirtschaftssystem war von Rezessi-
onen getroffen, immer mehr öffentliche Mittel wurden gestrichen oder
ausgesetzt. Die Expansion und Reform des Bildungswesens kamen ins Sto-
cken.

Dazu kam aber auch die bildungspolitische Einsicht, dass die “Realität eines
Bildungssystems” weit komplizierter und rationaler Planung weit weniger
zugänglich war, als man dachte. Neuere Forschungen, z.B. zur Chancen-
gleichheit und zur schichtspezifischen Sozialisation, entmutigten. Die sozio-
logische Bildungsforschung – etwa von Pierre Bourdieu in Frankreich – zeig-
te, dass die prinzipielle gesellschaftliche Funktion des Bildungssystems nicht
darin besteht, soziale Ungleichheiten aufzulösen, sondern sie zu reproduzie-
ren, sie immer wieder neu herzustellen (Bourdieu / Passeron 1971, S. 20 ff).
Mit anderen Worten: Es ist die basale Funktion des Bildungssystems, eine
ungleiche Verteilung von Kompetenzen und damit auch von materiellen

Neuer Theorietypus:
Interpretative
Ansätze



Die Rückkehr der Lebenswelt

114

Chancen herzustellen, weil die ungleiche Verteilung ein Bestandteil der Re-
produktion des ökonomischen Systems unter den gegebenen Verhältnissen
ist. Chancengleichheit durch Bildung muss so eine Illusion bleiben, weil die
dem Bildungssystem damit zugeschriebene Aufgabe seiner basalen Funktion
diametral entgegensteht. Diesem Zusammenhang konnte keine noch so gut
gemeinte Reform entgehen. Damit schwand die Vision der Reformen des
Bildungsrates, langfristig ein Bildungssystem zu entwerfen und durchzuset-
zen, das rational geplant, klar gegliedert und gerecht organisiert wäre und
das die Interessen aller Bürger ebenso gut befriedigt wie die Interessen des
Wirtschaftssystems.

Dieses Stocken der Reformen ist auch auf eine sich polarisierende Bildungs-
politik der Bundesländer zurückzuführen. Während die SPD-regierten Länder
die Reformen vorantrieben, entwickelten die CDU-regierten Länder bereits in
den 70ern eine andere, konservativere Bildungspolitik. Eine gemeinsame
Bildungspolitik aller Bundesländer war undenkbar geworden, der Bildungsrat
wurde aufgelöst, der Bildungsgesamtplan versandete, weitere bundesweite
Planungsanstrengungen gab es nicht (vgl. Klemm 1990). Die Wahlergebnisse
von 1982 und die liberal-konservative Bundesregierung war daher weniger
der Auslöser als eine Bestätigung dieser Entwicklung.

Neben aller Kritik an diesem Konservatismus darf eines nicht übersehen wer-
den: Sowohl in Baden-Württemberg als auch in Bayern sind die Bildungsaus-
gaben gegenwärtig höher als in sozialdemokratisch geführten Bundeslän-
dern. Außerdem zeigt der Schulleistungsvergleich zwischen den
Bundesländern für die beiden genannten Bundesländer deutlich bessere
Werte. In solchen Ergebnissen kommt zum Ausdruck, dass Reformen nicht
einfach zu einer Verbesserung der Leistungen eines Systems führen. Umge-
kehrt folgt daraus aber auch nicht, dass das klassischer strukturierte Bil-
dungssystem zu besseren Leistungen führt. Die Vergleiche zeigen ebenfalls,
dass die Leistungen in skandinavischen Ländern, die die Reformen konse-
quent umsetzten, besser sind. Die Wirkungszusammenhänge sind weit kom-
plexer als es die Gegenüberstellung von konservativ und fortschrittlich nahe
legt.

Die Freiheit der Erwachsenen

Eine neokonservative Erziehungsprogrammatik wurde auf den Kongressen
mit den Titeln “Tendenzwende” (Podewils 1975) oder “Mut zur Erziehung”
(kritisch Benner u.a. 1978) vorgetragen und in der bildungspolitischen Dis-
kussion vertreten. Sie wendete sich vor allem gegen eine emanzipatorische
Pädagogik. Sie warf ihr unter anderem vor, erwachsene Menschen unmün-
dig zu halten, um sie beherrschen zu können. Die Logik einer solchen Argu-
mentation soll im Folgenden deutlich gemacht werden. Robert Spaemann

Politische Kontro-
versen in der

Bildungspolitik

Konservatives
Konzept von Mün-

digkeit



Gesellschaftliche Entwicklungen

115

hat auf dem Kongress “Tendenzwende” den Begriff der Emanzipation aus
konservativer Sicht expliziert:

“Analog zur Entlassung des Sohnes aus der väterlichen und des
Sklaven aus der herrschaftlichen Gewalt bezeichnet das Wort spä-
ter jeden Akt, durch welchen der Betroffene den Rechtsstatus der
Mündigkeit erwirbt. Mündigkeit wird hier aber ebenfalls als ein
Rechtsbegriff verstanden. Sie meint die Befugnis, seine eigenen In-
teressen selbst wahrzunehmen, verbindliche Rechtsgeschäfte ab-
zuschließen, seine Bürgerrechte im Rahmen einer geltenden
Rechtsordnung Gleicher unter Gleichen wahrzunehmen” (Spae-
mann 1975, S. 76).

Emanzipation ist also – nach Spaemann – eigentlich ein Begriff des Rechts
und des Übergangs, die emanzipatorische Pädagogik transponiere ihn aber
auf einen pädagogischen Prozess. An Spaemans Argumentation lassen sich
Unterschiede einer konservativen zu einer emanzipatorischen Erziehungsvor-
stellung sehr gut zeigen:

• Vom konservativen Standpunkt her ist Emanzipation ein einmaliger
Akt, in dem jemand aus einer unmündigen in eine mündige Rolle
wechselt. Mündigkeit ist dann ein Zustand der Verantwortung und
Freiheit, sie ist nicht das Ziel, sondern der Anfangspunkt des erwach-
senen Lebens. Umgekehrt bleibt nämlich Kindheit und Jugend ein
Reich der Beherrschung durch die Eltern und Lehrer. Nach dem
Schwellenübergang zur “Mündigkeit” folgt das Leben des Erwachse-
nen. Für die Kritische Theorie und Erziehungswissenschaft hingegen
ist Emanzipation ein dauerhafter Prozess des Individuums, eine Le-
bensaufgabe der Entunterwerfung von gesellschaftlichen Verhältnis-
sen, die nicht “zu Ende” kommt. Mündigkeit bleibt dann ein Ziel, auf
das man in einem permanenten Prozess hinstrebt. Der Erwachsene ist
aber, nur weil er erwachsen ist, ebenso wenig “mündig” wie das Kind
“unmündig” ist.

• Mündig oder emanzipiert ist man für Spaemann durch einen juridi-
schen Sprechakt der Verwalter der Unmündigkeit. Subjekt der Eman-
zipation ist der Entlassende / Freilassende, nicht der Freigelassene.
Auf diesen Umstand weist Spaemann hin, wenn er das Analogon des
Vaters und des Sklavenherrn bringt. Vom kritischen Standpunkt hin-
gegen ist Mündigkeit eine Qualität, die die eigene Subjektivität er-
reicht. Nur durch die eigene Arbeit an sich selbst, nicht durch Gnaden
der Autorität kann man mündig werden.

• Entlassen werden Mündige in der konservativen Vorstellung nicht in
eine selbst gestaltete Realität, sondern als Unterdrücker in dasselbe
System, das sie unterdrückte. Der Sohn wird zum (männlichen) Bürger
und der Sklave zum Freien. Das System des Patriarchats oder der Skla-
verei hinter sich zu lassen ist nicht das Ziel. Für Kritische Theorie und
emanzipatorische Pädagogik hingegen heißt Emanzipation zugleich



Die Rückkehr der Lebenswelt

116

Überwindung der gesellschaftlichen Verhältnisse, die Unmündigkeit
produzieren. Zur Mündigkeit kommen heißt dann “Abarbeitung alles
Gesetzten”, der Mensch sollte “seiner selbst” und nicht der über-
kommenen Gesellschaft “habhaft werden” (Heydorn 1972, S. 7 f).

Hinter der Position von Spaemann steht ein konservativer Liberalismus. Die
einzelnen sind mit dem Moment ihrer Mündigkeit “frei”, solange sie sich im
Rahmen der Gesetze bewegen. Diese erwachsenen politischen Subjekte
werden aber durch den Mündigkeitsbegriff der Kritischen Theorie, so Spae-
mans Kritik, zu Unmündigen degradiert. So kommt Spaemann zu der Be-
hauptung, dass die Kritische Theorie nicht mehr, sondern weniger Mündig-
keit erzeuge und darüber hinaus die Gesellschaft freier Subjekte
pädagogisiere. Die Ideologen der Emanzipation würden mit ihrer Theorie
ihre “Herrschaft” auf Dauer legen:

“Denn der Zeitpunkt, in dem die Emanzipation vollendet, die
Mündigkeit aller erreicht ist, kann – wie gezeigt – der Definition
der Mündigkeit nach ohnehin nicht eintreten. Das Ideal wäre
nämlich erst erreicht mit totaler Transparenz aller für alle. Es wäre
erst erreicht, wenn die personale Identität aufgelöst, der Prozess
der Ichfindung unter der Führung des Über-Ich rückgängig ge-
macht, die Partialtriebe freigesetzt wären, kurz, wenn das Subjekt
der Mündigkeit verschwunden wäre. Es wäre der Zeitpunkt, in
dem alle Menschen die natürlichen und geschichtlichen Bedingt-
heiten ihrer Existenz in der Reflexion eingeholt und aufgeschoben
hätten. Dieser Zeitpunkt wird nicht eintreten. Das heißt aber: Die
Herrschaft der Emanzipatoren ist auf Dauer angelegt. Was aber
heißt dann ‚Emanzipation‘?” (Spaemann 1975, S. 82)

Mut zur Erziehung und Wertepädagogik

Im neokonservativen Denken ist die Erziehung das, was sie für die geistes-
wissenschaftlichen Pädagogen war: derjenige Prozess, in dem das Kind
(Sohn) in Liebe und Gehorsam zu den Eltern (Vater) zum Erwachsenen
(Mann) wird. Der Erwachsene wird durch die Statuspassage der Freilassung
in die Gesellschaft zum Bürger und damit ist der Zuständigkeitsbereich der
Erziehungswissenschaft beendet. Erwachsenenbildung hat bestenfalls die
Aufgabe einer technologischen Unterstützung des selbst gewählten Lernens.

Die Kohl-Regierung versprach darüber hinaus mit großem Pathos eine “geis-
tig-moralische Wende” für Deutschland und eine Rückkehr zu traditionalen
Werten. Während der ganzen 80er und 90er Jahre wird in der öffentlichen
Bildungsdiskussion der Topos einer neuen “Wertepädagogik” vorgebracht,
da Werte den Kindern wieder vermittelt werden müssten. Während die Kriti-
sche Theorie versucht, den Prozess zu fassen, in dem neue Generationen ihre
eigenen Werte zu setzen in die Lage kommen, heißt Wertevermittlung hier

Patriarchale
und bürgerliche

Gesellschaft



Transformationen pädagogischer Handlungsfelder

117

im Sinne der geisteswissenschaftlichen Pädagogik, dass die Werte von der
erwachsenen Generation bestimmt und der jungen Generation angeeignet
werden (vgl. kritisch die Beiträge in Masschelein / Wimmer 1996).

4.2 Transformationen pädagogischer Handlungsfelder

Einen besonderen Aspekt der Veränderung pädagogischer Handlungsfelder
möchten wir hier herausgreifen. Während wir im letzten Kapitel eher auf
Initiativen des Staates und der Institutionen hingewiesen haben, spielten seit
den 80er Jahren selbstorganisierte Formen der Bildungsarbeit eine wichtige
Rolle.

Die Entwicklungen hängen auch mit der historischen Situation zusammen:
Die linken Bewegungen der späten 60er und der 70er Jahre, wie sie im Zu-
sammenhang mit der Kritischen Theorie beschrieben wurden, gerieten nicht
zuletzt im “Deutschen Herbst” mit dem Terrorismus und der “Verteidigung
der freiheitlich demokratischen Grundordnung” durch die etablierten Partei-
en in eine Krise. Viele resignierten, weil der Traum der großen politischen
Veränderungen hin zu einer erneuerten und gerechteren Gesellschaft ge-
scheitert schien.

Die Wendung zum Eigenen

Die Aktivität richtete sich nun verstärkt nach innen, auf die eigene Befind-
lichkeit, die Gestaltung und Selbstverwirklichung des psychologischen “inne-
ren Kerns” oder auch die Befreiung des eigenen Körpers. Bis in die 90er ent-
faltete sich eine vielfältige Szene, die von der Gruppendynamik über die
Körpererfahrung bis zum New Age reichte und die bisweilen als “Psycho-
markt” abgewertet wird. Die in diesen Szenen entwickelten alternativen
Lebensstile beinhalteten allerdings neue Formen der Subjektivierung, also
des Verhältnisses des Subjekts zu sich selbst und des Umgangs mit sich
selbst. Die darin gepflegten Handlungs- und Gestaltungsformen von Grup-
pen speisten sich zum großen Teil aus pädagogischen und therapeutischen
Handlungselementen und wirkten auf diese zurück. Sie sind daher ein wich-
tiges Element in der Entwicklung des Gegenstandsbereichs der Erziehungs-
wissenschaften.

So kam es in den 80er Jahren auch zu einer Renaissance von mythologischen
Erzählungen, volkstümlicher Musik, alten Ritualen, alternativer Medizin etc.
Es entwickelte sich ein erstaunliches Interesse für das Mittelalter, der Körper
galt als von der modernen Welt verschüttet und wieder zu entdecken usw.
Kurz: in vielen Bereichen wurde ein altes und heterogenes (uneinheitliches)
Wissen wieder entdeckt und praktiziert. Der Universalismus der Moderne,
der sich beispielsweise auch in den groß angelegten Reformen und Verein-

Innenwendung
kritischer Gruppen



Die Rückkehr der Lebenswelt

118

heitlichungen des Bildungssystems zeigt, wurde aus dieser Perspektive zu
einem Gegenstand der Kritik (Kamper u.a. 1982; Capra 1984; für die Er-
wachsenenbildung z.B. Kade / Geißler 1982).

Die Pädagogik der neuen sozialen Bewegungen

Andererseits entwickelten sich in den 70er Jahren die “neuen sozialen Bewe-
gungen”: die Frauenbewegung, die Ökologiebewegung, die Friedensbewe-
gung, die Eine-Welt-Bewegung etc. Weder der Einsatz für die Gleichberech-
tigung der Geschlechter noch für Ökologie oder Frieden war neu, auch wenn
die “Grenzen des Wachstums” (Meadows 1972) und damit die Grenzen der
Entwicklung und Ausbreitung der westlichen Zivilisationen mehr und mehr in
den Blick rückten. Es handelte sich um eine neue Weise, die Themen anzu-
gehen. Während das Ziel 1968 ein groß angelegter “Marsch durch die Insti-
tutionen” war, um die Politik der Gesellschaft als Ganzes zu verändern, ging
es in den neuen sozialen Bewegungen darum, durch konkretes Handeln in
einzelnen Politikbereichen zu wirken. Das eigene Leben sollte mit den Idea-
len in Einklang stehen. Beispielsweise kämpfte man einerseits für die Erhal-
tung ökologischer Ressourcen, und entwickelte andererseits für sich selbst
einen alternativen, ökologieverträglichen Lebensstil. So entstand eine lebhaf-
te Debatte über einen Wertewandel hin zu postmaterialistischen Werten, zur
Abwendung vom Konsum etc. (Inglehart 1989). In den sozialen Bewegun-
gen entstanden auch spezifische Pädagogiken: v.a. eine Umweltpädagogik /
Ökopädagogik, eine Friedenspädagogik und eine feministische Pädagogik,
die Heinz-Hermann Krüger in seiner Einführung in die Erziehungswissen-
schaft als eigenständige Ansätze darstellt (Krüger 1997, S. 153 ff, 165 ff).

Etablierung der außerschulischen Bildung

Als dritter Bereich ist die außerschulische Kinder- und Jugendbildung zu nen-
nen. Häufig gegen die staatlichen Ämter und gespeist aus dem Idealismus
der Akteure entstand in den 70er Jahren ein großer Bereich der heute selbst-
verständlichen außerschulischen Bildungsarbeit. Bis weit in die 80er Jahren
wurde dieser Bereich in einer vorinstitutionalisierten Form vergesellschaftet,
d.h. er wurde durch öffentlich bezahlte Stellen zu einer staatlichen Leistung,
während die Träger zumeist als gemeinnützige Vereine unabhängig blieben.
Zumindest in diesem Bereich gelang ein “Marsch durch die Institutionen”:
Viele Stellen in den Jugend-, Sozial- und Gartenbauämtern der Kommunen
sind heute mit Pädagog/-innen besetzt, die in der Konstitutionsphase dieses
Handlungsfeldes in den 70er Jahren aktiv waren, und die sich derselben
Handlungsrationalität verpflichtet fühlen, wie die Pädagog/innen in den
gemeinnützigen Vereinen. Sogar Kultusminister/-innen werden bisweilen von
“pädagogischem Fachpersonal” gestellt.

Ausdifferenzierte
Pädagogiken nach

Politikfeldern

“Marsch durch die
Institutionen”



Modernisierung, Individualisierung, Risikoproduktion

119

Engagement und Institutionalisierung

In diesen drei Bereichen außerschulischer und gering institutionalisierter
Handlungsfelder entwickelte sich Pädagogik weitgehend ohne staatliche
Initiative. Allerdings nicht ohne professionelle Pädagog/-innen, denn die
Absolvent/-innen der Hochschulen stellten einen großen Teil der Akteure in
diesen Bereichen. Bald kam es darüber hinaus zu komplexen Finanzierungs-
und Überlebensformen solcher Aktivitäten irgendwo zwischen Bildungs-
markt, staatlichen Zuschüssen und ehrenamtlichem Engagement.

Diese Bereiche gehören zu den Schnittstellen, an denen pädagogische
Handlungselemente, die sich aus sozialwissenschaftlichem Wissen speisen, in
das Alltagshandeln übergehen und dazu führen, dass weite Bereiche der
Gesellschaft “pädagogisiert” werden (z.B. Kade 1993, S. 389 f, Nittel 1996).
Diese “Zirkularität des Wissens” wird im wissenschaftstheoretischen Kapitel
(s.u.) nochmals aufgegriffen.

4.3 Modernisierung, Individualisierung, Risikoproduktion

Auch im nächsten Abschnitt wiederholen sich Begriffe und Elemente, die
bereits im zweiten Kapitel von Bedeutung waren: Modernisierung und Indi-
vidualisierung werden erneut, nun aber mit neuen thematischen Schwer-
punkten diskutiert.

Risiko und Sicherheit

Ende der 80er Jahre wurde die Theorie reflexiver Modernisierung des Sozio-
logen Ulrich Beck sehr populär. Die gesellschaftlichen Modernisierungspro-
zesse, die das pädagogische Feld sowohl in der Phase der Industrialisierung
als auch in der Bildungsexpansion der 70er Jahre bestimmten, können als
Prozesse einfacher Modernisierung gefasst werden. Sie werden von der
Vorstellung bestimmt, der Zustand nach einem Modernisierungsprozess sei
in jeder Hinsicht besser als der vor einem Modernisierungsprozess. In dem-
selben Sinn wird das Wort “modern” auch in der Umgangssprache benutzt.
Becks Risikotheorem besagt demgegenüber, dass diese Vorstellung eine
Illusion ist: Modernisierungsprozesse produzieren Nebenfolgen, die nicht
absehbar sind und außer Kontrolle geraten können. Die erzeugten Unsicher-
heiten und Risiken sind weder beherrschbar noch einholbar (Beck 1986, z.B.
S. 17 f). Während frühere Zeiten es mit Hölderlin hielten: “Wo Gefahr ist,
wächst das Rettende auch”, da paraphrasiert der Soziologe Luhmann iro-
nisch: “Wo aber Kontrolle ist wächst das Risiko auch”, denn gerade der Ver-
such, über verstärkte Kontrolle die Risiken zu bändigen, erzeugt immer neue
Risiken (Luhmann 1991, S. 103). Daher kann von einem einfachen Zusam-

Auseinandertreten
von Modernisierung
und Fortschritt



Die Rückkehr der Lebenswelt

120

menhang von Modernisierung und Fortschritt nicht mehr gesprochen wer-
den.

Gesamtgesellschaftlich wurden etwa die Risiken durch ökologische Schäden
der Modernisierung diskutiert, Mitte der 80er ließ der Unfall in dem russi-
schen Kernkraftwerk Tschernobyl alle die Risiken der Atomenergie spüren.
Die Technikfolgenabschätzung etablierte sich in der Politikberatung. Aber
auch individuell produzieren Modernisierungsprozesse Unsicherheit, denn die
Einzelnen sind für Erfolg oder Misserfolg ihres Lebens selbst verantwortlich.
Erwachsenenpädagogisch bedeutet dies, dass sie in dem ständigen Bemühen
des Lernens leben müssen, ohne abschätzen zu können, welche Qualifikation
und welches Wissen für ihre Zukunft notwendig sein wird (Kade / Seitter
1998, S. 54).

Diese Notwendigkeit, die von der Modernisierung produzierten Probleme in
die Handlungspläne mit einzubeziehen, bezeichnen Ulrich Beck, Anthony
Giddens und Scott Lash als “reflexive Modernisierung”. Die Modernisierung
wird sich selbst zum Problem, es wird nicht mehr einfach modernisiert, viel-
mehr werden die Grundlagen der Moderne bzw. der Modernisierung selbst
hinterfragt. “Modernisierung der Moderne meint also nicht linear zuneh-
mende Rationalität und Kontrolle.” (Beck / Giddens / Lash 1996, S. 9).

Individualisierung und der Zwang zum eigenen Leben

Neben der Potenzierung der Risiken ist das Individualisierungstheorem in
pädagogischen Kontexten eine weitere populäre These Becks:

“In der individualisierten Gesellschaft muss der Einzelne [...] bei
Strafe seiner permanenten Benachteiligung lernen, sich selbst als
Handlungszentrum, als Planungsbüro in Bezug auf seinen eigenen
Lebenslauf [...] zu begreifen. [...] Auf diese Weise müssen die ge-
sellschaftlichen Determinanten, die in das eigene Leben hinein-
schlagen, als ‚Umweltvariable’ begriffen werden, die durch ‚Maß-
nahmenphantasie’ [...] für den eigenen Lebensraum abgemildert,
unterlaufen und außer Kraft gesetzt werden können. Gefordert ist
ein aktives Handlungsmodell des Alltags, das das Ich zum Zentrum
hat” (Beck 1986, S. 217, Hervorh. im Original).

Fortgeschrittene moderne Gesellschaften, so die These, zeichnen sich da-
durch aus, dass die Einzelnen zunehmend ihr “eigenes Leben” (Beck 1996, S.
41) leben wollen und müssen. Individualisierung bedeutet hier die zuneh-
mende Verantwortungszuschreibung des Einzelnen für das eigene Leben.
Die sozialen Einbettungen in Familie, Beruf, Vereine, Kirchen etc. verlieren an
Bedeutung. Dafür wird der Lebenslauf zu einer entscheidenden Institution
für den Einzelnen: Er verläuft nicht mehr selbstverständlich, sondern birgt
viele Möglichkeiten der Bewährung und des Scheiterns. Allerdings fangen

Reflexion
produzierter Risiken



Modernisierung, Individualisierung, Risikoproduktion

121

Standardisierungen das sich ausdifferenzierende Spektrum an Möglichkeiten
wieder auf:

“Das eigene Leben ist gar kein eigenes Leben! Jedenfalls nicht in
dem Sinne einer frei schwebenden, selbstbestimmten, allein dem
Ich und seinen Vorlieben verpflichteten Lebens. Es ist vielmehr ge-
nau umgekehrt Ausdruck einer späteren, geradezu paradoxen
Form der Vergesellschaftung” (Beck 1996, S. 41).

Die Individualisierungstendenzen sind also keine Befreiung, die / der Einzelne
befindet sich vielmehr in einem Dickicht von Institutionen, die sein Leben
bestimmen: Arbeitsmarkt, Sozialstaat, Kindergarten, öffentlicher Nahverkehr
etc. Neu ist, dass die / der Einzelne gezwungen ist, selbst zu Akteur, Jong-
leur, Inszenator etc. des eigenen Lebens zu werden. Tut sie /er das nicht,
droht der Absturz. Kurz: “Trotz – oder besser: wegen – der institutionellen
Vorgaben ist also das eigene Leben zur Aktivität verdammt” (Beck 1996, S.
42). Reflexive Modernisierungsprozesse verwandeln so alle Biografien in
individualisierte Biografien und die damit gegebenen Freiheiten in riskante
Freiheiten (vgl. Beck / Beck-Gernsheim 1994, S. 10-39).

Das eigene Leben und die Sorge um sich

Fragt man nach der erziehungswissenschaftlichen Relevanz dieser Situation,
so zeigt sich zunächst, dass die zunehmende Reflexivität des Ichs, der Bio-
graphie, der eigenen Situation, also auch die zunehmende Thematisierung
des Ich, der Biographie und der Situation in pädagogischen Zusammenhän-
gen eine notwendige Folge dieser Modernisierungsprozesse ist. Die Fähig-
keit, nicht nur sein Leben und seinen Alltag aufrecht zu erhalten, sondern ihn
zukunftsorientiert und reflexiv zu problematisieren, wird zu einem wichtigen
Faktor in der Verteilung von Lebenschancen. Selbstthematisierung in päda-
gogischen Kontexten ist also keineswegs nur Nabelschau, sondern erfüllt
wesentliche Funktionen für das “eigene Leben”. Für das eigene Leben “Sor-
ge” tragen hieße dann, Sorge für das eigene Selbst, aber auch Sorge für
Andere und Verantwortung zu tragen (Beck 1996, S. 46 f). Dies bezeichnet
der englische Modernisierungstheoretiker Anthony Giddens als “aktives Ver-
trauen”, das für das Leben in der Moderne unerlässlich ist (Beck / Giddens /
Lash 1996, S. 319; Giddens 1995, S. 43 f). Praktiken der “Selbstsorge” wa-
ren historisch immer mit besonderen Formen der “Freundschaft” verbunden
(Foucault 1986, S. 71; Foucault o.J.).

Oder nochmals erziehungswissenschaftlich: Wenn es stimmt, dass die Sorge
für das eigene Leben ein zentrales Problem ist, dann erlangen die pädagogi-
schen Institutionen und die in ihnen praktizierten Formen von gemeinsamer
Sorge eine wesentliche Funktion (vgl. Forneck 2002a, S. 257). Pädagogische
Praktiken wären dann solche, die wesentlich Techniken der Selbstentwick-
lung sozialisieren würden. Allerdings bergen solche Übertragungen soziolo-

Individualisierung
als Zumutung

Befähigung zur
Selbstsorge als
pädagogische
Aufgabe



Die Rückkehr der Lebenswelt

122

gischer Theorien in pädagogische Handlungsorientierungen einige Probleme.
Wir möchten dies am Beispiel der Untersuchung des Soziologen Schulze, der
die Gesellschaft als “Erlebnisgesellschaft” (1992) charakterisiert, exempla-
risch deutlich machen.

Die zentrale These Schulzes besteht darin, dass er eine grundlegende Verän-
derung der Mentalitäten und psychischen Dispositionen bei den Individuen,
also Modernisierungsprozesse, diagnostiziert: Die “Basismotivation” der /
des Einzelnen soll in der “Erlebnisorientierung” bestehen, sie / er orientiert
sich am “Projekt des schönen Lebens”. Diese neue Orientierung impliziert
nun, dass die auf Veränderung der Lebensumstände gerichtete Außenorien-
tierung im menschlichen Handeln aufgegeben wird und an deren Stelle eine
“Funktionalisierung äußerer Umstände für das Innenleben” tritt (Schulze
1992, S. 35). Ziel ist die Steigerung der innerpsychischen Erlebnisqualität.
Damit ist den Individuen eine Steigerung des Selbstbezugs abverlangt
(Schulze 1992, S. 40) dem eine Verstärkung des “innenorientierten Lernens”
(66) korrespondiert. Das Individuum muss “für die Entstehung von Erlebnis-
sen [...] die bedeutungsaufbauende Arbeit des Subjekts” (115) bewerkstelli-
gen.

Diese neue Grundmotivation konstituiert nun neue soziale Milieus. Diese
bedingen die Notwendigkeit einer neuen Theorie sozialer Schichtung. Letzte-
res ist von soziologischem Interesse.

Pädagogisch ist der Ausgangspunkt von Schulzes Kultursoziologie bedeut-
sam: “Wenn nämlich die Diagnose von der Erlebnisgesellschaft zutrifft, dann
muss mit fundamentalen Veränderungen nicht nur in den Erziehungsverhält-
nissen selbst gerechnet werden; vielmehr stehen auch die bislang entwickel-
ten Antworten zu Disposition, die gerade als pädagogische Reaktion auf die
Modernisierung moderner Gesellschaften programmatisch entworfen und
pragmatisch entwickelt worden sind” (Winkler 1993, S. 49).

Winkler vertritt die These, dass in der Pädagogik eine bisher stillschweigend
unterstellte Voraussetzung galt, nämlich dass die gesellschaftlichen Lebens-
bedingungen selbst sozialisatorisch wirken. Die pädagogische Aufgabe be-
stehe nun darin, den pädagogischen Umgang nicht nur mit einer höheren
Rationalität zu gestalten, sondern zugleich auch den Kindern und Jugendli-
chen Optionen (gegenüber ihrer bisherigen Sozialisation) aufzuweisen. Die
Determination wurde so pädagogisch in Freiheit umgewandelt: Individuen
sollten in die Lage kommen, eine gegenüber ihrer Sozialisationsgeschichte
freie Wahl zu treffen. Diese Freisetzung geschah immer in einem sozialen
Zusammenhang, etwa der Klassengemeinschaft. Neben der freien Individua-
lität war so immer auch die soziale Individualität gedacht.

Winkler vertritt die Auffassung, dass beide Voraussetzungen nun fraglich
werden:

“Innenorientiertes
Lernen” als

Strategie der
Erlebnissteigerung



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

123

“Einmal wird Freiheit gleichsam konkret apriorisch; es geht eben
nicht darum, Subjektivität gegenüber sozialen Festsetzungen zu
ermöglichen, vielmehr stellt sich die Aufgabe, diese Freiheit in ei-
ner Weise zu kultivieren, die sich nicht auf soziale Bedingungen,
Inhalte und Normen berufen kann” (ebd., S. 50).

Das neue Problem lasse sich nur durch eine Intensivierung der Pädagogik
lösen, die an einem sozial selbständigen Ort inszeniert werden müsse und so
eine individuelle Gesellschaftlichkeit synthetisiere.

Die Individuen werden nun in radikaler Weise zum Gegenstand pädagogi-
scher Bemühungen. Denn Pädagogik kann sich nicht mehr als in einer Folge
zum Sozialisationsprozess stehend begründen. Es kann keinen konstitutiven
Bezug mehr auf Institutionen und soziale Gruppen geben, weil diese faktisch
nicht mehr existieren. Auf der Ebene pädagogischer Pragmatik drückt sich
dies in der zu beobachtenden Subjektivierung des pädagogischen Gesche-
hens aus. Die Legitimation pädagogischen Handelns wird auf das Subjekt
zentriert, nicht mehr aus seiner Einbettung in einen kulturellen, bzw. gesell-
schaftlichen Entwicklungsprozess. Solche Ansätze können auch die Dialektik
von Subjekt und Welt nicht mehr denken. Lernen legitimiert sich nur noch
aus der Binnenwendung. Dies heißt aber auch, dass der Bildungsbegriff
selbst sich in einer Krise befindet, da die ihn nur sinnvoll machenden soziali-
satorischen Implikationen nicht mehr gegeben sind.

Diese wenigen Andeutungen zu den pädagogischen Implikationen (radikale
Intensivierung pädagogischer Bemühungen, Verlust eines konstitutiven Be-
zugs auf Institutionen, Krise des Bildungsbegriffs durch seine Subjektivie-
rung) sollen deutlich machen, dass in linearen Übertragungen soziologischer
Gesellschaftsdiagnosen auf pädagogische Zielsetzungen erhebliche Prob-
lemlagen enthalten sind. Auch in der Erziehung entgeht man nicht den
Fallstricken der reflexiven Modernisierung.

Doch zu dieser unserer Position und zu den Problemen einer solchen päda-
gogischen Lesart von Modernisierungstheorien, kommen wir im vierten Kapi-
tel nochmals zurück.

4.4 Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

In den letzten drei Abschnitten haben wir eine Reihe von gesellschaftlichen
Problemlagen und Entwicklungen, bisweilen pädagogischen Antworten auf
diese oder weitergehenden Auseinandersetzungen diskutiert. Während sich
darin eine verschlungene Komplexität zeigt, lässt sich in den wissenschaftli-
chen Ansätzen der späten 70er und der 80er Jahre doch eine erstaunliche
Gemeinsamkeit ausmachen. Der Blick richtet sich gebannt auf die Subjektivi-
tät der gesellschaftlichen Akteure, ihre Lebenswelten, ihre alltäglichen Denk-
und Handlungsweisen. Wo man Begründungen über objektive Zusammen-

Subjektivierung des
Pädagogischen



Die Rückkehr der Lebenswelt

124

hänge gesucht hatte, etwa über gesamtgesellschaftliche Analysen von Bil-
dungsbedarfen oder über die empirische Absicherung des Lernens, da ging
man zunehmend von den subjektiven Interessen und Horizonten der Schüler,
der Teilnehmenden etc. aus.

Was ist passiert? Es handelt sich nicht nur um ein einfaches Scheitern der
großen Pläne, aber auch nicht einfach um eine emphatische Hinwendung
zum Teilnehmer. Gewissermaßen spiegelt sich das Scheitern der großen
Aspirationen, seien sie reformerischer oder kritischer Provenienz, in einer
Hinwendung zu bescheideneren Themen. Zugleich erscheinen die Aspiratio-
nen als verstiegene Illusionen, solche Entwicklungen haben wir skizziert.
Hinter den zerbrechenden großflächigen Tableaus, mit denen man die ge-
sellschaftliche Wirklichkeit auf den Punkt zu bringen versuchte, trat ein of-
fenbar Erfolg versprechendes neues Thema hervor. Der Adlerblick fürs Ganze
bricht zur kaleidoskopischen Wahrnehmung des Mannigfaltigen. Die ver-
streuten Formen des “Wissens” sind ins Blickfeld geraten: das Wissen der
Teilnehmenden, der Leitenden, der Wissenschaftler, der alltäglich handeln-
den Menschen etc. Das Wissen der Wissenschaftler/-innen ließ sich mit dem
Wissen der Praktiker/-innen und das Wissen der Leitenden mit dem Wissen
der Teilnehmenden nicht einfach aufrechnen. Jeder Mensch hat – so die
neue Überzeugung – in seinen Handlungsweisen, sei es bezüglich seines
beruflichen Handelns oder seiner lebenspraktischen Probleme und Gewohn-
heiten bereits ein Wissen entwickelt, das eine eigene Dignität (Geltung) be-
sitzt und von wissenschaftlich oder professionell generiertem Wissen nicht
einfach “überschrieben” werden kann. Dieses Wissen wird plötzlich zum
Problem, das nach einer Lösung verlangt, und zwar einerseits in der theoreti-
schen Begründung und Zielformulierung pädagogischen Handelns und ande-
rerseits in der didaktischen Konkretisierung und Transformation der pädago-
gischen Praxis.

Auch die theoretischen Begründungsformen wechseln: Man spricht seit dem
Kongress der Deutschen Gesellschaft für Erziehungswissenschaft (DGFE) im
Jahre 1978 von einer “Alltagswende” (Lenzen 1978, vgl. auch Thiersch 1978
und 1992) oder gar von einem “Paradigmenwechsel” (Lenzen 1980) in der
Erziehungswissenschaft. Die Lebenswelttheorien von Alfred Schütz sowie
Berger / Luckmann machen “Karriere”. Die kulturalistischen und interpretati-
ven Ansätze verstehen den pädagogischen Handlungszusammenhang weder
als etwas nur Objektives wie die empirische Erziehungswissenschaft, noch als
etwas bloß Subjektives. Der Gegenstand der pädagogischen Wissenschaft sei
vielmehr symbolisch strukturiert, eingebettet in sozial geteiltes Wissen, in
Lebenswelten, in sprachliche Strukturen, in Diskurse, in Deutungsmuster etc.
Menschliches Handeln und subjektiver Sinn können über die Analyse solcher
Symbolsysteme verstanden werden. Denn auch die Handelnden sind auf
solche Sinnsysteme angewiesen, um sich und andere zu verstehen (vgl. Gid-
dens 1997, S. 29 ff).

Hinwendung zum
Wissen der Vielen

Sinn- und
Symbolsysteme



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

125

Dabei gibt es unterschiedliche Auffassungen davon, inwieweit und vor allem
in welcher Weise der subjektive Sinn durch objektive Faktoren beeinflusst
oder gar konstituiert wird. Gibt es also überindividuelle Strukturen, aufgrund
derer sich Sinn konstituiert? Wie kann menschliches Handeln verstanden
werden? Weiterhin ist von der Perspektive der allgemeinen Sozialtheorie,
also einer Theorie des sozialen Handelns von Menschen her, die spezifisch
erziehungswissenschaftliche Perspektive zu bestimmen: Es handelt sich dann
um die Prozesse der Entstehung bzw. Veränderung und Entwicklung von
sozialen Akteuren, also Handelnden, insofern sie in pädagogischen Instituti-
onen stattfinden. Im Folgenden wird auch gezeigt, dass pädagogische Insti-
tutionen aus Sicht der sozialen Handlungstheorie keineswegs nur die öffent-
lichen Einrichtungen wie Schulen, Erwachsenenbildungsträger oder wie
Betriebe, VHS oder IHK sind. Unter Institutionen sind vielmehr sozial geteilte
und weitergegebene und so verfestigte Handlungsmuster zu verstehen: die
Familie, auch die Peer-Group. Unter der Bedingung eines erweiterten Institu-
tionenbegriffs können auch in die Alltagswelt diffundierende Handlungswei-
sen und pädagogische Strukturelemente wie “Feedback” oder pädagogische
Methoden wie die “Zukunftswerkstatt” als Institutionen verstanden werden.
Gegenstand der Erziehungswissenschaften ist in solchen Institutionen statt-
findendes Lernen und das Handeln professioneller Akteure.

Wir werden diese Entwicklung im Folgenden anhand von Ansätzen der Er-
wachsenenbildung verdeutlichen. Gerade hier treten die neue Begriffe wie
“Teilnehmerorientierung”, “Alltagswissen”, “Lebenswelt”, “Erfahrung”,
“Subjekte”, “Deutungsmuster”, “Prozess” etc., die jetzt ins Zentrum pädago-
gischer Diskurse rücken, auf. Selbst dies kann aber nur exemplarisch gesche-
hen. Zwei Gruppen von Alltags- bzw. Lebenswelttheorien der frühen 80er
Jahre möchten wir dabei vorstellen. Die alltagsweltlichen Ansätze von Lutz
von Werder und Peter Alheit schreiben kritisch-emanzipatorische Ansätze
weiter. Wir werden ihnen die Arbeit über “Soziologische Phantasie und ex-
emplarisches Lernen” von Oskar Negt voranstellen, die bereits zehn Jahre
früher entstanden ist, weil dort bestimmte Argumentationsfiguren zum ers-
ten Mal auftauchen. Anschließend möchten wir die theoretische Konstrukti-
on und pädagogische Rezeption der Lebenswelttheorien anhand einer Arbeit
von Enno Schmitz sowie die Weiterentwicklung anhand verschiedener Vari-
anten des Deutungsmusteransatzes nachzeichnen.

4.4.1 Alltag und Emanzipation

Alltag gilt in diesem Kontext als eine Sphäre des Vertrauten, sich Wiederho-
lenden, relativ Identischen. Bestimmt wird der Alltag von den objektiven
Strukturen der kapitalistischen Produktionsverhältnisse. Er erscheint damit als
spezifisches Produkt der bürgerlichen Gesellschaft. Der Alltag reduziert die
Individuen auf ihre private Reproduktion und trennt sie von der Erkenntnis
der objektiven Struktur ihres Lebens und Arbeitens. Die Verhältnisse produ-

Blick auf Akteure
und Institutionen

Kapitalisierung der
Tretmühle Alltag



Die Rückkehr der Lebenswelt

126

zieren Anpassungsmechanismen und Selbstvergewisserungen, der Alltag
wird zu einem Ort der Flucht. Aus Sicht emanzipatorischer Alltagstheorien
sind Entfremdung und Langeweile durchgehende Charakteristika des mo-
dernen Arbeits- und Familienalltags (Werder 1980, S. 22 f). Aus diesem All-
tag, der in der modernen Gesellschaft als “Gehäuse” oder als “Tretmühle”
erfahren wird, wünschen Menschen sich den Ausbruch. Der aber wird in der
“Erlebnisgesellschaft” (Schulze 1992) des entwickelten Kapitalismus in Wa-
renform auf speziellen Märkten und in historisch nie da gewesener Vielfalt
angeboten: von der Medienwelt über die Freizeitindustrie bis zur Erlebnispä-
dagogik. Selbst die Möglichkeiten des “Ausbruchs” sind also noch von der
kapitalistischen Produktionsweise des Warentauschs bestimmt und damit
gebunden, sie drängen nicht zu produktiven Veränderungen von Welt und
Gesellschaft (Ottomeyer / Wedekind 1996).

Vertritt man eine solche Alltagstheorie, dann muss das Alltagsbewusstsein
selbst kritisiert werden und auch jede Pädagogik, für die Alltagsorientierung
bedeutet, sich an Bewusstsein und Bedürfnissen der Subjekte zu orientieren.
Peter Alheit führt an, dass eine “lebensweltorientierte Jugend- und Erwach-
senenbildung”, die als Stadtteilarbeit oder Kulturarbeit die subjektiven Wel-
ten nur bestätigt oder den “Jugendkulturen” lediglich Entfaltungsraum bie-
tet, für die Jugendlichen und Erwachsenen als Subjekte keinen Gewinn
bringt, weil sie ihre Lage im System nur verdoppelt (Alheit 1983, S. 166).

Die Aufgabe einer emanzipatorischen Pädagogik müsse also die kommunika-
tive und praktische Relativierung des Alltags mit seinen quasi-natürlichen
Selbstverständlichkeiten unter modernen industriegesellschaftlichen Bedin-
gungen sein. Dabei eröffnet sich aber sogleich eine entscheidende Frage:
Wohin soll der Alltag transformiert werden? Wer bestimmt die Ziele? Wie
legitimieren Pädagog/-innen diesen Anspruch gegenüber ihrer Klientel? Oder
auch: Wie kann eine “paternalistische Stellvertreterpolitik” mit “idealistischer
Aufklärungsattitüde” (Alheit 1983, S. 157) in der Bildungsarbeit vermieden
werden? Es stellt sich also das Problem einer Bildungsarbeit, die Außen- und
Innensicht vermittelt und die Gesellschaft nicht in “Wissende” und “Bornier-
te” teilt (vgl. grundlegend Forneck 1987).

Oskar Negt: Soziologische Phantasie und exemplarisches Lernen

Ein solches Konzept versuchte Oskar Negt bereits 1971 in seiner Schrift “So-
ziologische Phantasie und exemplarisches Lernen” vorzulegen, die als Praxis-
konzept für die Bildungsarbeit der Gewerkschaften gedacht war. Die Rekon-
struktion soll exemplarisch zeigen, wie das Alltagsbewusstsein, dessen
transformative Möglichkeiten und der pädagogische Prozess in emanzipato-
rischen Bildungstheorien miteinander verschränkt sein können.

Wie legitimiert sich
pädagogisches

Handeln?



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

127

Die Gewerkschaften hatten nämlich das Problem, dass sich aus dem alltägli-
chen Kampf um bessere Arbeitsbedingungen immer weniger “von selbst” ein
klassenspezifisches Bewusstsein der Arbeiter/-innen einstellte. Das Alltags-
wissen der Teilnehmer/-innen wird für die pädagogische Praxis zum Problem:
Die Arbeiter/-innen finden sich mit ihrer Situation ab und eifern bürgerlichen
Bildungsidealen nach; d.h. sie wählen eher “zweckfreie Bildung” oder küm-
mern sich um ihr privates Wohl. Der alte Teilnehmertypus des Arbeiters, dem
marxistische Argumentationen geläufig waren, verschwindet mehr und
mehr. Kurz: Eine Passung zwischen Interessen und Vorverständnis der Teil-
nehmenden sowie dem Kursgeschehen, wie sie offenbar in der älteren Bil-
dungsarbeit bereits als dem Kurs vorgängiges Einverständnis vorhanden war,
verschwindet.

Für Negt stellt sich somit ein Vermittlungsproblem: Die Erfahrungen im Ar-
beitsalltag müssten mit einer theoretischen Analyse der gesellschaftlichen
Verhältnisse erst vermittelt werden, damit Arbeitende zu einem Klassenbe-
wusstsein gelangen können. Das “Einverständnis”, das zuvor selbstverständ-
lich war, muss erst in der Bildungsarbeit geschaffen werden. Es genügt nicht,
“Wissen” zu vermitteln, eine marxistische “Theorie” vorzutragen oder über
Details des Arbeitsrechts zu informieren. Arbeiterbildungsarbeit muss sich in
einer neuen Weise auf das Alltagswissen und die Alltagserfahrungen der
Teilnehmenden beziehen und dort anknüpfen. Diese Orientierung der Bil-
dungsarbeit an den Teilnehmenden und ihrem Alltagswissen ist typisch für
viele pädagogische Konzeptionen der 80er und 90er Jahre. Typisch sind auch
die beiden Probleme, auf die Negt mit seiner “Theorie der Arbeiterbildung”
eine Antwort finden muss. Eine Bildungsarbeit, die sich am Alltagswissen der
Teilnehmenden orientiert, darf nämlich, wenn sie anspruchsvoll sein will,
zweierlei nicht:

Sie darf dem Alltagswissen gegenüber nicht affirmativ sein. Würde sie die
Geltung von Inhalt und Form des Alltagswissens vollständig akzeptieren, so
würden die Teilnehmenden die Bildungsveranstaltung verlassen, wie sie sie
begonnen haben. Lernprozesse finden aber erst dann statt, wenn sich das
Wissen der Teilnehmenden in irgendeiner Weise verändert. Ansonsten verlie-
ren Bildungsveranstaltungen ihren Sinn.

Sie darf das Alltagswissen aber auch nicht als rein technisches Vehikel ver-
wenden, um ihre Ziele besser zu erreichen. Die Orientierung an den Teilneh-
menden würde dann tatsächlich zu einer optimierten Technologie zur Errei-
chung von vordefinierten Bildungszielen verkommen.

An diesen beiden inakzeptablen Extremfällen zeigen sich normative Implika-
tionen zahlreicher Theorien der letzten Dekaden: Sie beinhalten, dass zu
Lernprozessen deren Reflexion und das Begreifen des Gelernt-Habens ge-
hört. Sie implizieren auch, dass die Teilnehmenden als Subjekte mit ihrem
spezifischen Wissen ernst genommen werden.

Auseinandertreten
von Alltagserfah-
rung und gesell-
schaftlichen Ver-
hältnissen

Teilnehmerorientie-
rung zwischen
Nichtaffirmation
und Akzeptanz



Die Rückkehr der Lebenswelt

128

Das Bildungsziel bleibt für Negt nach wie vor ein Klassenbewusstsein, also
eine Übereinstimmung des subjektiven Bewusstseins der Arbeiter mit ihrer
objektiven Klassenlage. Anders formuliert: Ziel ist es, den Verblendungszu-
sammenhang, den das kapitalistische System als Schein produziert, aufzulö-
sen. Die Bildungsarbeit trägt das adäquate historische Bewusstsein aber nicht
von außen an die Arbeiter heran, vielmehr sind “Intentionen auf ein Be-
wusstsein seiner objektiven Lage” bereits im Alltagsbewusstsein enthalten.
Der Klassenantagonismus der kapitalistischen Ausbeutungsverhältnisse ist
auch vom “falschen Bewusstsein” der Apathie her erfahrbar. Um von der
konkreten Lage mit ihrem ambivalenten Bewusstsein aus Apathie und Klas-
senkampf diese Vermittlung zum Begreifen der objektiven Lage zu erreichen,
ist “soziologische Phantasie” notwendig. Damit ist ein soziologisches Denken
gemeint, das in der Lage ist, konkrete Erlebnisse auf ihre gesellschaftliche
Bedeutung hin zu analysieren und damit die Einbettung solcher Ereignisse
und Einzelheiten in gesellschaftliche Systeme zu begreifen.

Für die Bildungsarbeit müssen daher die Inhalte der Bildungsveranstaltungen
anders ausgewählt werden. Sie orientieren sich nicht an der Systematik eines
Stoffgebiets, sondern werden exemplarisch ausgewählt. Ein Kurs zum Ar-
beitsrecht beispielsweise, ein klassisches Thema für Arbeiterbildungsveran-
staltungen, soll nicht einfach mit dem Recht als solchem vertraut machen.
Eine exemplarische Auswahl hieße in der bürgerlichen Pädagogik, dass sol-
che Bestimmungen oder Artikel ausgewählt werden, die innerhalb der Sys-
tematik des Rechts typisch oder exemplarisch wären. Das ist hier nicht ge-
meint, vielmehr heißt exemplarisch, dass sich die Rekonstruktion des Stoffes
auf die Situation der Teilnehmenden bezieht. Die Erfahrungen, die sie in den
Bildungsveranstaltungen machen, sollen mit den Erfahrungen in der Ar-
beitswelt verknüpft werden, nur so können sie zu einem Werkzeug im Klas-
senkampf werden. Detailinformationen oder einen Überblick über die
Rechtssystematik können sich die Arbeiter dann im Selbststudium aneignen
(Negt 1981, S. 97 f).

Die Rechte werden dabei nicht als faktisch geltende dargestellt, sondern als
von den Arbeitern erkämpfte und damit prekäre Rechte rekonstruiert. Das
Bewusstsein des historischen Kampfes, der in dem bereits erreichten Stadium
des relativen Wohlstands der Arbeiter steckt, ist immer in die Bildungsarbeit
mit einzubeziehen. Soziologische Phantasie oder auch soziologisches Denk-
vermögen ist demnach die Fähigkeit,

“’von einer Sicht zur anderen ... von der politischen zur psycholo-
gischen, von der Untersuchung einer einzelnen Familie zur Ein-
schätzung staatlicher Haushaltspläne‘ überzugehen und struktu-
relle Zusammenhänge zwischen individueller Lebensgeschichte,
unmittelbaren Interessen, Wünschen, Hoffnungen und geschicht-
lichen Ereignissen zu erkennen” (C. Wright Mills, zit. nach: Negt
1981, S. 28).

Verknüpfung von
Alltagserfahrung
und Bildungsan-

spruch



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

129

Orientierung am Wissen des Alltags heißt hier zwar auch Orientierung an
den Interessen der Teilnehmenden, zugleich werden diese Interessen und
Wünsche aber nicht als unveränderbar hingenommen. Sie werden vielmehr
auf eine objektive Lage bezogen und durch die Selbsttätigkeit der Teilneh-
menden transformiert. Dieses Verhältnis des Alltagsbewusstseins und der
Bildungsziele ist nicht willkürlich. Es wird weder durch die Subjektivität der
Leiter noch durch die Subjektivität der Teilnehmenden abgesichert, sondern
durch eine normative sozialwissenschaftliche Theorie.

Lutz von Werder: Alltagsorientierung in der Stadtteilarbeit

Der Berliner Erziehungswissenschaftler Lutz von Werder kritisierte 1980 die
empirisch gut belegte Nicht-Teilnahme so genannter “bildungsferner Schich-
ten” an der etablierten Erwachsenenbildung. Eine alltägliche Erwachsenen-
bildung, so seine Konsequenz aus dem Faktum der Nichtteilnahme, müsse
sich an deren alltäglichen Lernfeldern als Inhalten orientieren, sie muss nach
“draußen” in die Stadtteile gehen und neue Angebotsformen entwickeln.

Darüber hinaus benötigt eine solche Erwachsenenbildung ein “entschultes
Paradigma”, eine neue “Basispädagogik”, in der das Machtverhältnis von
Lehrer und Schüler aufgehoben ist. Die Lernprozesse sollten von den Teil-
nehmenden selbst organisiert werden (Werder 1980, S. 4-10). Auch von
Werder bleibt dem emanzipatorischen Ansatz verpflichtet. Die Transzendie-
rung der Alltagswelt ohne “Machtverhältnisse von Lehrern und Schülern” will
er erreichen, indem seine Bildungsarbeit dort ansetzt, wo sich offenkundige
Brüche und Risse in der Alltagswelt zeigen, also deren Selbstverständlichkeit
zerbricht (ebd., S. 14). So kann von Werder auch ein Curriculum mit Bil-
dungszielen entwickeln, die mithilfe solcher Brüche im Alltag erreicht werden
sollen.

Peter Alheit: Biografische Arbeit am Eigensinn

Peter Alheit, dessen Kritik der emanzipatorischen Arbeiterbildung als “pater-
nalistische Stellvertreterpolitik” wir bereits zitiert haben, fragt nicht, wie die
Erfahrung von Arbeitern organisiert sein sollte, sondern warum Arbeiter
Erfahrungen “so und nicht anders machen – widersprüchlich, vielschichtig
und gegebenenfalls ganz untypisch” (Alheit 1983, S. 182). In diesem Atypi-
schen macht er einen “Eigen-Sinn” aus, der sich gegen die kapitalistische
Verwertung sperrt. Arbeiter sollen über das Erzählen von Geschichten mit
einer “Grabungsarbeit” beginnen, in der sie nach der Geschichte ihrer eige-
nen Arbeit suchen. So können sie sich ihres Eigensinns bewusst werden und
schon diese Bewusstwerdung wäre Widerstand. Eigensinn kommt bei Alheit
aufgrund des widersprüchlichen Charakters des Alltags selbst zustande.

Selbstorganisation
von Lernprozessen
als Deinstitutionali-
sierung



Die Rückkehr der Lebenswelt

130

Eine ähnliche Wendung vollzieht Dirk Axmacher, dessen Arbeit “Erwachse-
nenbildung im Kapitalismus” wir im zweiten Kapitel vorgestellt haben. Der
Eigensinn, der sich gegen die pädagogischen Institutionen wendet, wertet
Axmacher als “Widerstand gegen Bildung” (vgl. die Diskussion in Kipp u.a.
1992).

Zusammenfassung

Ob man den marxistischen Bezugsrahmen Negts teilt oder nicht, so sind mit
seinem so genannten “Erfahrungsansatz” in der Bildungsarbeit doch wesent-
liche Elemente einer Didaktik, wie sie sich in den folgenden Jahrzehnten
entwickelt hat, angelegt:

• Die Orientierung an einer Zielgruppe und die damit verbundene pro-
fessionelle Rekonstruktion der Bildungsbedürfnisse und Bildungsvor-
aussetzungen.

• Die Orientierung an den Erfahrungen, die die Teilnehmenden aus ih-
rem Leben mitbringen. Theorie bekommt “lediglich” die Funktion, zur
Reflexion dieser Erfahrungen zu dienen. In der Bildungsarbeit werden
also Erfahrungen mit der Reflexion gemacht, die an die Lebenserfah-
rung anschließen.

• Nicht nur ein von außen gesetzter Stoff, sondern die alltäglichen
Handlungs- und Denkweisen selbst werden thematisch und verändern
sich.

• Die Entwicklung eines Begriffs des Exemplarischen, die sich nicht an
der Systematik des Stoffes, sondern am zukünftigen Handeln der Teil-
nehmenden orientiert.

• Das Ernstnehmen der Eigentümlichkeiten und Subjektivitäten der Teil-
nehmer/-innen und das Vertrauen auf deren Problemlösekompeten-
zen.

In den späteren erwachsenenpädagogischen Konzepten wurde Negts Arbeit
immer wieder, wenn oft auch nur mittelbar, aufgegriffen. Es etablierte sich
in den 80er Jahren in der Erwachsenen- und vor allem der Jugendbildung ein
Bereich der lebenwelt- bzw. alltagsorientierten Arbeit. Pädagogische Institu-
tionen, das war die Konsequenz, drangen “vor Ort” in das Leben der Men-
schen ein, der vorgestellte Ansatz von Lutz von Werder ist eines von vielen
möglichen Beispielen (resümierend für die Sozialpädagogik vgl. Thiersch
1992).

Die Aporien der Problematik, bei Akzeptanz der Subjektivität der Lernenden
noch emanzipatorische Bildungsarbeit zu begründen, hat Alheit allerdings
herausgekehrt. Er gibt die wissenschaftliche Konstruktion eines alternativen

Widersprüche und
Eigensinn



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

131

Bewusstseins, aber auch die Entwicklung eines Katalogs von demokratischen
Lernzielen und die Orientierung an Brüchen auf. Mit der Arbeit am “Eigen-
sinn” zieht er sich auf die minimalste Position zurück, die emanzipatorische
Pädagogik noch einnehmen kann.

Damit aber unterliegt auch diese einer “Modernisierung”, handelt es sich
doch mit diesem Rückzug auf den Eigensinn um eine emanzipatorische Form
einer Entwicklung, die wir mit der Subjektivierung des Pädagogischen ange-
deutet hatten.

4.4.2 Lebensweltorientierte Erwachsenenbildung

Enno Schmitz veröffentlichte Anfang der 80er Jahre in der “Enzyklopädie
Erziehungswissenschaft” einen Handbuchartikel, in dem er auf einer anderen
theoretischen Grundlage als Negt, Werder oder Alheit basierend eine Er-
wachsenenbildung als “lebensweltlichen Entwicklungsprozess” fasste. Er
rekurriert auf der Theorie des symbolischen Interaktionismus nach George
Herbert Mead und der verstehenden Soziologie, wie sie Alfred Schütz und
seine Schüler Thomas Luckmann und Peter Berger entworfen haben (Schmitz
1984; Mead 1998; Berger / Luckmann 1997). Diese Theorieperspektive und
die Konsequenzen für die Erwachsenenpädagogik sollen im Folgenden be-
schrieben werden.

Alltagswissen und Lebenswelt

Nach Mead haben Gegenstände oder Handlungen keine objektive Bedeu-
tung, vielmehr wird diese Bedeutung von den beteiligten Subjekten ausge-
handelt. Eine pädagogische Handlung bzw. ein didaktisches Strukturelement
kann beispielsweise etwas Konkretes wie eine bestimmte Intervention einer
Kursleiterin, oder etwas Allgemeineres wie die Anordnung von Tischen und
Stühlen in einem Kursraum sein. Solche Gegenstände und Handlungen sind
nichts “Natürliches” und haben keine feststehende Bedeutung. Ob die Inter-
vention “verständlich”, “hilfreich” oder gar “unfair” ist, unterliegt der Deu-
tung der beteiligten Subjekte. Je nach der Bedeutung, die der Handlung der
Kursleiterin zugewiesen wird, werden die Teilnehmer/-innen unterschiedlich
handeln usw. (Forneck 2002b, S. 106 f). Dies gilt nicht nur für pädagogische
Handlungssituationen, sondern für jedes Handeln, auch für das Alltagshan-
deln. Dieser ständige Prozess des Deutens und Aushandelns verläuft aller-
dings nicht beliebig. Die Bedeutung von Gegenständen und Handlungen
wird nicht jedes Mal grundlegend revidiert und wir können keineswegs völlig
frei über unsere Handlungen oder gar über deren Bedeutungen entscheiden.
Wir leben vielmehr in einer Welt symbolischer Bedeutungen und gewohnter
Handlungen, die uns das meiste, was passiert, als selbstverständlich erschei-
nen lassen. Berger und Luckmanns wissenssoziologische Theorie, die zu-



Die Rückkehr der Lebenswelt

132

nächst 1966 in New York erschienen ist, soll nun zeigen, wie diese Wirklich-
keit, die uns “normal” oder “faktisch” vorkommt, entstanden ist. Sie zeigt
damit deren soziale Konstitution auf. Die Welt, so wie sie eben “ist”, ist we-
der natürlich noch notwendig so, sondern eine menschliche von und in
menschlichen Gemeinschaften produzierte. So entsteht eine objektive Wirk-
lichkeit. Im Prozess des Aufwachsens wachsen wir in diese Welt hinein und
internalisieren sie. Ohne die sinnhaft internalisierte Welt ist die Identität un-
serer Person nicht denkbar. So entsteht eine subjektive Wirklichkeit. Objekti-
ve und subjektive Wirklichkeit sind also keine getrennten Welten, sondern
bedingen einander.

Institutionalisierung und objektive Wirklichkeit

Berger und Luckmann gehen von einer fiktiven Situation aus, in der ein ein-
zelner Mensch noch alleine und ohne Gesellschaft ist, also auf der sprich-
wörtlichen “einsamen Insel”. Dieser “Robinson” tut etwas, beispielsweise um
sich Nahrung zu verschaffen, vielleicht gräbt er nach Wurzeln. Bald wird er
bestimmte Handlungen und Vorgehensweisen entwickeln, die ihm als die
besten erscheinen, etwa mit Hilfe eines angespitzten Stocks zu graben. Er
wird sich nicht jedes Mal neu fragen, ob diese oder jene Vorgehensweise die
bessere ist, die Handlungen werden ihm zur Routine, sie werden habituali-
siert. Das ist wichtig für ihn, denn nur über Habitualisierungen wird er frei, in
anderen Bereichen wieder kreativ zu sein (Berger / Luckmann 1997, S. 57).
Diese Handlungen und das Wissen über diese Handlungen bilden Robinsons
Wirklichkeit, seine Welt. Eines Tages trifft Robinson auf einen anderen: “Frei-
tag” und sie beginnen, eine gemeinsame Wirklichkeit zu produzieren. Freitag
beobachtet Robinson. Er wird bald sehen, wie dieser sich durch den Bart
streicht und er wird es wieder sehen und sich mit der Zeit denken: “So also
streicht Robinson durch seinen Bart”. Es kommt zu einer Typisierung. Diese
Typisierungen sind wechselseitig: Manche gelten nur für einen der beiden
und werden zu einem Teil seiner Identität: “Robinson ist der, der sich so
durch den Bart streicht”, sagt Freitag und hat Robinson diese Rolle zugewie-
sen. Andere Typisierungen werden bald geteilt, es kommt zu einer Rollen-
übernahme: Robinson sieht, wie Freitag mit nackten Füßen durch den heißen
Sand läuft, er probiert es auch und bald werden seine Füße unempfindlicher
gegen die Verbrennungen. Das “durch den heißen Sand laufen” wird bis in
seinen Körper hinein zu einem Teil von Robinson, seiner Habitualisierung,
aber auch zu einer wechselseitigen Typisierung, die beide teilen. Robinson
hat Freitags Rolle übernommen und zu einem Teil seines eigenen Repertoires
gemacht: Taking the role of the other, wie Mead es nennt. Das “mit nackten
Füßen durch den Sand laufen” wird aber auch zu einer Handlung, die beide
in gleicher Weise ausführen können, sie wird von den konkreten Akteuren
unabhängig, in gewissem Sinne objektiv, gegenständlich. In ihren gemein-
samen Interaktionen auf dieser Insel entwickeln sie so eine ganze Menge
Habitualisierungen, Typisierungen, gemeinsames Wissen, ihre Rollen und

Die objektive Wirk-
lichkeit ist produ-

ziert

Habitualisierung
von Handlungen



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

133

Identitäten. Sie bilden eine Welt, die ihnen das Leben und Überleben immer
besser und leichter gestattet und ihnen anhand des Wissens über diese Welt
auch erklärt, warum das so ist.

In wirklichen Gesellschaften folgen nun Generationen aufeinander und erst
in dem Moment, wenn die neue Generation die Typisierungen der vorherge-
henden übernimmt, werden diese zu Institutionen. Es würde sich auch in der
Insulanergesellschaft ein ganzes System von Institutionen bilden, die “Fami-
lie” und die Verteilung der Rollen von Vätern, Müttern, Vettern etc., die Ar
der Nahrungsgewinnung, selbst die Dinge vor denen man Angst hat oder die
Art und Weise, andere von etwas zu überzeugen usw. Nichts von alledem
wird “natürlich” oder “notwendig” so sein, aber es wird so scheinen. Die
Institutionen bilden eine objektive Welt, die allen, die darin leben, selbstver-
ständlich ist. Die Selbstverständlichkeit genügt noch nicht. Um die Stabilität
dieser Welt zu sichern, sind Legitimationen notwendig: Geschichten, Mythen
später Theorien oder ganze philosophische Gebäude, vor allem kodifizierte
Rechtsbücher. Alle diese Legitimationen erklären, dass die Welt ist, wie sie ist
und so bleiben muss (vgl. Berger / Luckmann 1997, S. 112 ff).

Eine gemeinsame und einheitliche Lebenswelt aller Gesellschaftsmitglieder
existiert aber nur in sehr frühen Gesellschaften. Entwickelte und insbesonde-
re moderne Gesellschaften sind hoch differenziert: nicht jeder einzelne
Mensch verfügt über das gesamte Wissen der Gesellschaft. Nur sehr allge-
meine Institutionen sind allen gemeinsam, etwa Institutionen wie Liebe oder
Familie, das Bildungswesen, die Ernährungsgewohnheiten usw. Dieses ge-
meinsame Wissen nennen Berger und Luckmann die Alltagswelt. Daneben
gibt es eine Vielzahl von besonderen Sinnwelten, die Sinnprovinzen (Schütz).
Diese sind keineswegs allen gemeinsam, sondern nur bestimmten Gruppen
von Individuen zugänglich. Eine der ältesten solcher Sinnprovinzen ist das
Wissen der Priester oder Schamanen. Die Wissenschaft ist ebenfalls eine
solche Sinnprovinz und auch das Wissen professioneller Pädagog/-innen.

In der Theorie von Berger und Luckmann ist die Alltagswelt das verbindende
Element, das den “Kitt” zwischen den Sinnprovinzen bildet. Die Alltagswelt
umgreift alle anderen Welten bzw. Sinnprovinzen und wird damit zu dem
Medium, das eine gemeinsame Lebenswelt aller Menschen einer Gesellschaft
konstituiert. Das Alltagswissen ist dasjenige Wissen, das alle anderen Sinn-
provinzen umgreift. Man kann ein Kunstwerk betrachten, eine wissenschaft-
liche Theorie erörtern oder einen romantischen Film ansehen, eher früher als
später holt einen die Alltagswelt, die “normale Welt” zurück. Diese Funktion
der Alltagswelt ist auch wesentlich für die Aufrechterhaltung der Identität.
Berger und Luckmann verdeutlichen dies an folgendem Beispiel: Ein Mann
fährt morgens zur Arbeit, vielleicht blickte er nach dem Aufstehen in den
Spiegel und kam sich irgendwie fremd vor, seine Frau schien ihm auch ganz
unbekannt. In dem Moment, in dem er im Vorortzug alle anderen Männer in
ihren Anzügen sieht, die zur Arbeit fahren, stabilisiert die Alltagswelt seine

Legitimation durch
Geschichten

Woher weiß ich,
wer ich bin?



Die Rückkehr der Lebenswelt

134

Identität: Er weiß, weil er sieht, dass er wie die anderen ein arbeitender
Mann ist (Berger/ Luckmann 1997, S. 160). Das Beispiel zeigt noch ein zwei-
tes: Im Jahre 1966 in einem Vorortzug von New York mag es zur Selbstver-
ständlichkeit gehören, dass “Männer” arbeiten und “Frauen” zu Hause blei-
ben. Heute würde es uns eher verwundern, in einem Zug nur Männer
anzutreffen. Es scheint darüber hinaus, dass die Welt der Arbeit für den
“Mann von 1966” eine signifikantere Wirklichkeit ist, als Beziehung und
Familie, denn für Berger und Luckmann scheint selbstverständlich, dass der
Mann erst auf dem Weg zur Arbeit und nicht schon beim Frühstück weiß,
wer er ist. Möglicherweise ist das heute umgekehrt: Könnte es sein, dass
Männer und Frauen in der Beziehung viel eher wissen, wer sie sind, als auf
dem Weg zur Arbeit? Dies sind Vermutungen, die andeuten, dass die All-
tagswelten in den vergangenen Dekaden einer enormen Veränderung un-
terlegen sind.

Sozialisation und subjektive Wirklichkeit

Der kleine Weltausschnitt der Insel von Robinson und Freitag ist fiktiv. Er will
keineswegs erklären, wie es wirklich angefangen hat. Er ist nicht historisch
zu verstehen. Menschen lebten immer in Gemeinschaften und es gibt daher
nirgendwo einen Anfang, in dem ein Mensch allein ist. Es gab und gibt auch
keinen Naturzustand, in dem der Mensch noch gut aber einfältig ist, wie es
die pädagogischen Klassiker Rousseau und Pestalozzi angenommen haben.
Es gibt auch keine “ursprüngliche Erfahrung”, auf welche man das danach
folgende Wissen gründen könnte. Untersucht man die Konstitution von
Erfahrung, so trifft man immer auf eine biographisch bestimmte Situation
mit dem ihr damals eigenen Wissensvorrat. Jede Erfahrung basiert auf vorhe-
rigen Erfahrungen, man kann den “Nullpunkt der Erfahrung” nicht erreichen.

Das Beispiel kann aus einem weiteren Grund so nicht stattgefunden haben.
Wir haben zwar gezeigt, wie sich Robinson und Freitag begegnen und einen
Neuanfang realisieren. Aber beide sind vor ihrem Zusammentreffen auf der
Insel bereits in Gesellschaften sozialisiert worden, die über ein vollständiges
Set an Institutionen verfügen. Die Tatsache, dass sie aus vollständig verschie-
denen Gesellschaften mit verschiedenen Institutionen stammen, und nicht,
dass sie noch keine verinnerlichten Institutionen gehabt hätten, macht die
Sache interessant, denn so muss sehr vieles neu ausgehandelt werden.

Durch Sozialisation entsteht die subjektive Welt jedes einzelnen. Im Prozess
der Erziehung werden die gesellschaftlichen Institutionen verinnerlicht, die
Interaktionen, die zuvor zu einer objektiven Welt geronnen sind, werden nun
zu einer subjektiven Welt. Dabei werden sie natürlich mehr oder weniger
verändert, denn jede Interaktion mit den Eltern ist einzigartig und dennoch
an die gesellschaftlichen Institutionen gebunden. Gesellschaft konstituiert
sich also durch einen doppelten Prozess: Durch Institutionalisierung und

Es gibt keinen
Nullpunkt der

Erfahrung



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

135

Legitimation entsteht aus den Interaktionen eine objektive Welt, die den
Subjekten als Lebenswelt vorgelagert ist. Durch Sozialisation wird diese Welt
verinnerlicht, es bildet sich eine Identität des Einzelnen aus, die durch seine
Rollen in der Gesellschaft konstituiert ist.

In der primären Sozialisation wird die Alltagswelt verinnerlicht, nach ihrem
Abschluss hat das Kind in sich einen von Mead so genannten “generalisierten
Anderen” entwickelt. D.h. es gibt die allgemeine Vorstellung eines anderen
Menschen. Danach können verschiedene sekundäre Sozialisationen folgen.
Bereits die Schule ist die Einführung in eine besondere Sinnprovinz.

Aber die primäre Sozialisation hat eine weitreichende Implikation: Die Welt
wird als die einzige Welt sozialisiert. Sie erscheint dabei nicht als kontingen-
te, auf gesellschaftlichen Vereinbarungen basierende, in einen bestimmten
institutionellen Zusammenhang gehörige, sondern als unausweichliche und
selbstverständliche Welt (Berger / Luckmann 1997, S. 152). Dieses unmittel-
bare Vertrauen in die Eltern und die von ihnen vermittelte Welt gerät im
Laufe der Jugendphase meist in eine Krise, wenn die Kinder bemerken, dass
die Welt ihrer Eltern einen spezifischen Ort hat, vielleicht sogar einen, den sie
jetzt verurteilen. Bei Erwachsenen verhält es sich anders. In der sekundären
Sozialisation benötigt das weitergegebene Wissen immer eigene Legitimati-
onen, sie muss ihre Wahrheit erst erweisen und damit ist es immer künstlich.
Eine lebensweltorientierte Erwachsenenbildung, die an Alltagserfahrungen
anknüpft, um Wissen zu vermitteln, würde einen Effekt nutzen: Sie würde
die Selbstverständlichkeit einer Alltagserfahrung nutzen, um ihre Themen
und Ziele, die nur scheinbar aus dieser Alltagserfahrung folgen, zu legitimie-
ren. Das ist aber, darauf weisen zahlreiche Autoren hin, nicht zu verantwor-
ten. Griffig etwa bei Dewe: “Allein dieses Nutzen ist ein Benutzen” (Dewe
u.a. 1988, S. 172; vgl. Forneck 1987, S. 78-80).

Eine alltagsorientierte und damit teilnehmerorientierte Erwachsenenbildung
benutzt das Alltagswissen nicht nur als Vehikel, sondern ist eine Aufarbei-
tung alltäglicher Erfahrungen. Aber was bedeutet “Aufarbeitung”: Heißt das
Vergewisserung und Bestätigung des Bestehenden, der bisherigen Erfahrun-
gen, also erneute Sedimentierung? Das wird der Biographiearbeit oft vorge-
worfen.

Oder heißt das Transformation der Wirklichkeit? Erneut die Frage: Wohin soll
der Alltag transformiert werden? Gibt es Wirklichkeiten, die signifikanter sind
als andere, hat die subjektive Wirklichkeit der Erwachsenenpädagog/-innen
einen Vorrang vor der subjektiven Wirklichkeit der Teilnehmer/-innen? Gibt
es eine Möglichkeit, Bildungsziele zu legitimieren?

Das Thema der Normativität ist nach wie vor Dauerbrenner in der Erzie-
hungswissenschaft. Klaus Mollenhauer bringt diesen Zusammenhang im
Kontext der so genannten Alltagswende in den frühen 80er Jahren zum
Ausdruck:

Entstehung der
Gesellschaft durch
Institutionalisierung
und Identitätsbil-
dung



Die Rückkehr der Lebenswelt

136

“Ich denke, wir sind gegenwärtig dabei, einige Hoffnungen im
Hinblick auf die praktische Perspektive erziehungswissenschaftli-
cher Tätigkeit der vergangenen Jahre wenigstens vorerst wieder
zurückzustellen. Dazu gehört z.B. die auffällige Zurücknahme i-
deologiekritischer Positionen und Analysen angesichts der Tatsa-
che, dass es offenbar möglich ist, mit ihrer Hilfe auf unvernünfti-
ges pädagogisches Handeln hinzuweisen, nicht aber vernünftiges
pädagogisches Handeln zu begründen. Dazu gehört ferner die
Vermutung, dass eine strikt empirisch sozialwissenschaftliche For-
schungspraxis im Hinblick auf die Normproblematik eigentümlich
leer bleibt [...]” (Mollenhauer 1980, S. 99, Hervorh. im Original).

Es ist also nicht möglich, vernünftiges Handeln zu begründen, es ist auch
nicht möglich, eine Theorie eines vernünftigen Alltags zu begründen. Für
Mollenhauer bleibt allein die Orientierung an der Kategorie “Zukunft” als
Qualitätskriterium.

Nach dieser problemorientierten Einführung in den symbolischen Interaktio-
nismus und die phänomenologische Wissenssoziologie kehren wir zu spezi-
fisch erwachsenenpädagogischen Ansätzen und Fragestellungen zurück.

Erwachsenenbildung als “lebensweltlicher Erkenntnisprozess”

Enno Schmitz definiert nun auf dem angedeuteten wissenssoziologischen
Hintergrund eine Definition von Erwachsenenbildung mit weitreichenden
normativen Implikationen. Von den bisherigen Ausführungen über die Wis-
senssoziologie her kann deutlich werden, dass dieser Satz bereits eine ganze
Theorie impliziert. Wir möchten dieses Implizite im Anschluss an das Zitat
erläutern, also “explizieren”, die Begriffe aus dem Zitat sind kursiv gedruckt.

“Erwachsenenbildung wurde [...] allgemein charakterisiert als ein
Prozess der deutenden Aneignung der symbolisch repräsentierten
Wirklichkeit. Es wird durch den Lernenden erfahren, was die zum
Thema gemachten Ausschnitte aus der Wirklichkeit sind, und im
Spiegel dieser Wirklichkeitsausschnitte erfährt der Lernende sich
selbst” (Schmitz 1984, S. 50 f).

Die Wirklichkeit ist keineswegs ein an sich existierendes Wissen (das Funktio-
nieren einer Maschine, eine Fremdsprache, Kommunikationstechniken), es ist
vielmehr ein in Institutionen, Regeln und Legitimationen kristallisiertes gesell-
schaftliches Wissen, eine objektive Wirklichkeit. Dieses Wissen ist nur über
Sprache, seine symbolische Repräsentation zugänglich. Dabei kann nie die
gesamte Wirklichkeit Gegenstand von Lernen sein, es handelt sich vielmehr
immer um einen Ausschnitt, einen Focus, der Thema ist. In erwachsenenpä-
dagogischen Situationen ist immer ein Ausschnitt von Wirklichkeit thema-
tisch, während manche andere Ausschnitte der Wirklichkeit latent sind, sie

Wie begründet
sich vernünftiges

Handeln?



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

137

können thematisch werden, oder drängen sogar darauf. Erwachsene deuten
diese Wirklichkeit und eignen sie sich dabei an, d.h. sie verinnerlichen sie.
Aus der objektiven wird eine subjektive Wirklichkeit. Aus der äußeren Welt
wird in einem Deutungsprozess die innere Welt. Dabei ist die Welt, die der
Erwachsene im Laufe seines Lebens bereits verinnerlicht hat, für das Ergebnis
der Deutung ebenso wichtig wie die gedeutete äußere Welt. Deshalb erfah-
ren Erwachsene sich auch im Spiegel dieser Wirklichkeitsausschnitte selbst,
ihre eigene Deutung ist nämlich das Produkt ihrer selbst und wird als solches
in Erwachsenenbildungsprozessen thematisch. Diese Bestimmung geht über
das übliche Verständnis von Selbsterfahrung hinaus.

Es handelt sich also um einen Prozess der Sozialisation von Erwachsenen. So
wie ihn Berger und Luckmann oder Schmitz anlegen, ist er interaktionistisch.
Das heißt, es gibt keine einfachen Wirkungen oder Kausalitätsbeziehungen,
keine einseitigen Determinationen. Vielmehr sind alle Teile des Prozesses
miteinander verschränkt und bedingen sich gegenseitig. Die innere Welt
entsteht durch Aneignung der äußeren Welt, aber nur in einer Deutung, für
die die bisher angeeignete innere Welt entscheidend ist.

In diesen Bestimmungen ist ein bestimmtes Verständnis von Lernen enthal-
ten: Lernen heißt hier nicht nur Erwerb von Wissen, aber auch nicht Antrai-
nieren von Verhaltensweisen und auch nicht Entwicklung von Kompetenzen.
Im Lernen sind Erkennen und Handeln miteinander verschränkt. Es gibt keine
Trennung zwischen psychologischen Bewusstseinsvorgängen im Inneren des
Subjekts und dem Verhalten zur Umwelt außerhalb des Subjekts. Vielmehr
handeln Subjekte immer intentional, sie haben “etwas” im Sinn, wollen “et-
was” mit ihrem Handeln. Mead verstand Denken als verinnerlichte Gesten,
Erkennen und Denken sind demnach aktives Handeln gegenüber einer Um-
welt. Lernen ist nicht einfach kognitiv, sondern an Handeln gebunden. Ler-
nen bedeutet weiterhin, neues Wissen in das bestehende Wissen zu integrie-
ren oder das alte Wissen so zu reorganisieren, dass kein neues Wissen
notwendig ist. Neue Sinnwelten können nur auf Basis der alten Sinnwelten
entstehen. Schmitz schlussfolgert also:

“Lernen ist das im Lösen von Handlungsproblemen stattfindende
Erfahren der Verhaltenserwartungen anderer, die mit dem Bestre-
ben nach erfolgreichem Handeln übernommen und dadurch er-
kannt werden. Diese pragmatische Verflechtung von Lernen und
Handeln macht den pädagogischen Prozess eher als einen Hand-
lungsvorgang erschließbar denn als einen innerpsychischen Lern-
vorgang interessant, weshalb das methodische Interesse der hier
vorgestellten theoretischen Sichtweise das Augenmerk auf die Be-
obachtung von Verläufen erwachsenenpädagogischer Interaktion
legt” (ebd., S. 56).

Aneignung der
äußeren Welt



Die Rückkehr der Lebenswelt

138

Erwachsenenbildung wird in diesem Sinne als lebensweltlicher Erkenntnis-
prozess verstanden. Schmitz hat einige zusätzliche Bestimmungen in die
Theorie der Lebenswelt und ihrer Genese in objektive und subjektive Wirk-
lichkeit eingeführt: Der Theorie von Berger und Luckmann fehlte das dynami-
sche Element. Um aus einer soziologischen Theorie eine pädagogische Theo-
rie zu machen, müssen aber die Dynamik von Bildungsprozessen und die
damit verbundenen Problematiken verstanden werden. Die Rezeption sozi-
alwissenschaftlicher Theorien in der Erziehungswissenschaft bringt immer
wieder die Gefahr mit sich, die Theorien zu direkt oder zu naiv zu übertra-
gen. Damit wird aber innerhalb der Erziehungswissenschaft die Eigentüm-
lichkeit des Gegenstandes verfehlt. In der Literatur der letzten Dekaden fin-
den Sie immer wieder Diskussionen zu dieser Problematik (vgl. z.B. Maders
Kritik an Groothoff: Mader, S. 1991).

An dieser Stelle seiner Argumentation erwächst für Schmitz ein weiteres
Problem: Er hat bisher entwickelt, was Lernen als lebensweltlicher Prozess
heißen kann. Damit hat er aber ein Lernen beschrieben, das außerhalb von
spezifisch erwachsenenpädagogischen Zusammenhängen stattfindet. In
diesem Verständnis lernen alle Menschen täglich, ohne dass dieses Lernen
eigens als Lernen deklariert oder bewusst gemacht würde. Versteht man nun
Erwachsenenbildung als empirische Wissenschaft vom Lernen Erwachsener
könnte man von hier aus folgende Fragen stellen: Wie wird alltägliches Wis-
sen von Erwachsenen verändert, gibt es nur langsame Veränderungen oder
auch radikale weitreichende Neuorganisationen von Wissen? Warum und in
welchen Fällen kommen solche Veränderungen in Gang? Wollen Erwachse-
ne sich verändern oder verändern sie sich nur, wenn ihnen keine andere
Wahl bleibt? Versteht man Erwachsenenbildung als Handlungswissenschaft,
die sich auf das professionelle Handeln von in Institutionen Tätigen bezieht,
stellen sich eine Reihe weiterer Fragen: Was passiert, wenn Erwachsene aus
unterschiedlichen Sinnwelten in Veranstaltungen zusammenkommen? Was
passiert, wenn das Expertenwissen von Kursleiter/-innen dem Alltagswissen
von Kursteilnehmer/-innen entgegentritt? Und handlungspraktisch gewen-
det: Wie ist mit der Differenz zwischen dem Wissen von Expert/-innen und
dem Wissen der Teilnehmer/-innen umzugehen? Wie kann das Alltagswissen
transformiert werden und wohin soll es transformiert werden?

An den Bruchstellen der Lebenswelt

Schmitz behandelt einige dieser Fragen in seinen weiteren Erörterungen, er
argumentiert:

“Ein manifester Begründungszwang tritt immer dann ein, wenn
das im Alltagswissen enthaltene Bild der äußeren Wirklichkeit
nicht mehr mit den stattfindenden Ereignissen übereinstimmt und
diese durch einen Erkenntnisprozeß für die subjektive Wahrneh-

Erwachsenenbil-
dung als lebens-

weltlicher Erkennt-
nisprozess



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

139

mung erschlossen werden müssen. Dann setzt der Zustand der Ü-
berzeugung aus und wird durch den des Zweifels ersetzt. Es tritt
eine Verhaltensunsicherheit ein, die zugunsten der Ermöglichung
weiteren Handelns durch Reflexion, das heißt durch Deutung des
zunächst nicht lösbaren Handlungsproblems vor dem Hintergrund
der bisherigen Erfahrung, aufgehoben werden muss” (ebd., S.
55).

Solange die Deutungen der Alltagswelt “funktionieren” gibt es also keinen
Grund zu lernen. Dieser Zustand der Gewissheit ist in traditionalen Gesell-
schaften gegeben. Er hat zur Voraussetzung, dass sich die objektive Wirk-
lichkeit nicht schnell wandelt. Nur so können subjektive Wirklichkeit (das
Ergebnis der Sozialisation) und objektive Wirklichkeit in Deckung bleiben.
Ändert sich die Welt aber schnell, und das ist in modernen Gesellschaften der
Fall, dann ist das Handlungssubjekt ständig mit Dissonanzen konfrontiert. Sie
entstehen in der modernen Welt auch, weil das Wissen über die gesamte
Gesellschaft distribuiert (verteilt) ist. Immer wieder entstehen Dissonanzen
zwischen Sinnprovinzen. Wenn die Alltagswelt aber nicht mehr hinreicht,
gerät das Handlungssubjekt in Zweifel. Die Lebenswelt selbst hat ein konser-
vatives Element: Zunächst wird versucht, Unbekanntes auf Bekanntes zu-
rückzuführen, das Nicht-Alltägliche wieder alltäglich zu machen. Dieses Vor-
gehen ist pragmatisch: Es stellt Handlungsfähigkeit wieder her und auch die
Lebenswelt verändert sich, da das Alltagswissen ständig revidiert oder er-
gänzt wird.

Es gibt aber auch Erlebnisse oder Erfahrungen, die als Krisen das Alltagswis-
sen zu einer umfassenden Neustrukturierung herausfordern. Das Unbekann-
te kann dann auf der Folie des Bekannten nicht mehr beantwortet werden.
Dabei eröffnet sich eine breite Spanne möglicher Wirklichkeitskrisen von der
oberflächlichen Erschütterung bis zum völligen Zusammenbruch. Die im Lau-
fe der Biographie aufgebauten subjektiven Wirklichkeitsstrukturen haben
ihren Wert als Handlungsentwurf für die Zukunft verloren. Der Übergang
von alltäglichen Integrationsleistungen zur Krise ist fließend. Am anderen
Ende des Kontinuums stehen Grenzsituationen, Schicksalsschläge, die im
Alltagsleben als unvorstellbar gelten. An dieser Stelle kann Verhalten patho-
logisch werden. Erwachsenenbildung, die objektive in subjektive Wirklichkeit
übersetzen will, gerät hier an die Grenze ihrer Möglichkeiten. Sie geht davon
aus, dass lernende Handlungssubjekte prinzipiell in der Lage sind, sich der
Fortschreibung ihrer subjektiven Wirklichkeit selbst zu vergewissern. Hier
ergibt sich die Grenze zu therapeutischen Interventionen oder “totalen Insti-
tutionen” (Krankenhäuser, Sekten, Gefängnisse, Psychiatrie).

Lernen als Herstel-
lung von Hand-
lungsfähigkeit

Therapie als Grenz-
situationen der
Erwachsenenbil-
dung



Die Rückkehr der Lebenswelt

140

Basale Implikationen: Das Theorem der Selbsterhaltung

Für Berger und Luckmann ist die Grenzsituation schlechthin der Tod. Am Tod
zerbricht die Welt als Ganzes und der Tod naher Menschen erinnert an die-
sen totalen Bruch. Die Sozialphänomenologie von Berger/ Luckmann enthält
als sehr basale Annahme das Theorem der Selbsterhaltung. Es ist eines der
Grundtheoreme der Sozialphilosophie, das vielen Theorien seit dem Anfang
der Neuzeit zugrunde liegt: Ziel und Antrieb menschlichen Handelns ist die
Aufrechterhaltung der Existenz. Auch Diltheys Teleologie der Lebenswelt
(vgl. Kapitel 1.3) folgte diesem Gesetz einer “prästabilisierten Harmonie”.
Am besten – so könnte man flapsig formulieren – wenn alles so bleibt wie es
ist, und wenn es sich ändern muss, dann bitte mit möglichst wenig Kraft-
aufwand.

Die Alltagswelt hat gerade diese Funktion der Entlastung. Indem sie im ge-
wohnten Handeln die Welt aufrecht erhält und die menschlichen Interaktio-
nen zumeist die Konsistenz und Kontinuität von Wirklichkeiten sichern, wird
menschliches Leben und die Aufrechterhaltung einer Welt erst möglich
(Sommer 1980, S. 39 ff). Schmitz kritisiert Positionen, die Grenzsituationen
als Legitimation von Erwachsenenbildung anführen, dies bleibe der Therapie
vorbehalten. Allerdings beinhaltet auch Schütz’ Theorie, dass Transformatio-
nen nur dann zustande kommen, wenn die Welt, wenn auch nur im kleinen
“aus der Fassung gerät”.

An dieser Stelle möchten wir das theoretische Implikat der Selbsterhaltung
explizit machen, da es eine bestimmte Sicht der sozialen Welt konstituiert,
die in der gegenwärtigen Sozialtheorie sehr verbreitet, aber keineswegs
völlig selbstverständlich ist. Ob das Soziale ebenfalls der Ökonomie des ge-
ringsten Aufwandes unterliegt, wie es die in unserer Gesellschaft hegemoni-
ale ökonomische Diskursart nahe legt, oder ob es vielleicht auch in Termini
der Verschwendung beschrieben werden kann, wäre fraglich.

Transformationstypen von lebensweltlichem Wissen

Die nächste Frage, die Schütz stellt, ist: Können die Transformationen und
Veränderungen der Lebenswelt genauer beschrieben werden? In konkreten
Lebens- und Handlungssituationen finden sich nach Schmitz verschiedene
Typen von Transformationen. Die Differenzierung solcher Idealtypen ist eine
oft gebrauchte sozialwissenschaftliche Methode, die auf den Soziologen
Max Weber zurückgeht. In der sozialen Wirklichkeit, den konkreten Fällen,
also hier “konkrete Transformationen von lebensweltlichem Wissen” kom-
men die Typen nicht in reiner Form vor, sondern bilden eine Gemengelage.
Solche Idealtypen sind eine (eben sprichwörtlich idealtypische) Rekonstrukti-
on um die soziale Wirklichkeit entweder zu ordnen oder präziser zu be-
schreiben.

Alltagswelt als
Entlastung



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

141

Schmitz unterscheidet also fünf ideale Typen:

• Rollenhandeln in Gruppen: Die im Laufe der Biographie aufgebaute
subjektive Wirklichkeit wird durch die Verhaltenserwartungen anderer
in Gruppen und durch die impliziten Gruppenregeln immer wieder in
Frage gestellt und dadurch verändert. Dieser Prozess selbst ist nicht
explizit thematisch.

• Wissenserwerb durch Medien: Hier wird das Handlungssubjekt mit a-
personalem Wissen konfrontiert. Apersonal heißt, dass das Wissen
nicht dialogisch vermittelt ist. Das betrifft einerseits das Lernen mithil-
fe von Massenmedien wie Zeitungen, Rundfunk, Fernsehen, aber
auch die eigenständige Arbeit mit Selbststudienmaterial und auch die
Situation “monologisierender Experten” (Schmitz) in erwachsenenpä-
dagogischen Situationen.

• Selbstreflexion: In Prozessen der Selbstreflexion wird nicht neues zu
altem Wissen hinzugefügt, sondern vorhandenes Wissen bzw. die ei-
gene Identität in Frage gestellt und revidiert. Solche Prozesse, die
nicht die Aneignung von Ausschnitten einer “äußeren Realität” betref-
fen, sondern die Reorganisation der inneren Realität gelten nach
Schmitz nicht mehr als Bildungs-, sondern als therapeutische Prozesse.

• Gruppendynamik: Manche Gruppen lassen die Äußerung von subjek-
tiven Wünschen, Motivationen und Handlungsweisen explizit werden.
Als gruppendynamische Verfahren, sind sie in der Erziehungswissen-
schaft verbreitet. Die Beziehungen der Gruppenmitglieder unterein-
ander und des einzelnen zur Gruppe werden in der Gruppe thema-
tisch. Für den Einzelnen wird die Selbstwahrnehmung durch
Explikation der Fremdwahrnehmung (Feedback) revidierbar.

• Ästhetische und religiöse Deutungen: Ein Austausch abstrakter gesell-
schaftlicher Sinnsysteme wie Kunst oder Religion mit den subjektiven
Wirklichkeiten kann gerade deshalb stattfinden, weil diese Sinnsyste-
me Deutungsangebote für Subjektivität enthalten.

Anhand dieser fünf Typen kann die Schützsche Theorie operationalisiert
werden, es lassen sich so Forschungsfragen präzisieren, es lassen sich auch
Phänomene des Handelns in solchen Situationen besser verstehen. Es lässt
sich konkreter beschreiben, welche Austauschbeziehungen von subjektiver
und objektiver Wirklichkeit in erwachsenenpädagogischen Situationen statt-
finden.

Professionelles Handeln in der Erwachsenenbildung

Bei genauer Betrachtung der fünf Typen wird deutlich, dass Professionelle in
diesem System lediglich als Leerstelle vorkommen. Sie gestalten bestenfalls
Situationen, in denen solche Transformationen möglich werden. Dort, wo sie
explizit vorkommen, sind sie bloß apersonale Medien. Zum Schluss muss

Idealtypen der
Transformation



Die Rückkehr der Lebenswelt

142

Schmitz also noch die Rolle der Professionellen bestimmen. Nach seinem
bisherigen Ausführungen kann die Rolle von Expert/-innen nicht darin liegen,
über systematisches “Fachwissen” im klassischen Sinn zu verfügen. Denn
“Wissen” ist nach diesem Ansatz immer rückgebunden an Lebenswelten, an
Handlungen und an gesellschaftliche Institutionen. Es ist immer zugleich
gedeutetes Wissen auf der Basis der Biographie.

Dazu übernimmt Schmitz von Oevermann die Figur des “stellvertretenden
Deuters” als Kern einer erwachsenenbildnerischen Professionstätigkeit. Sozi-
alisatoren (z.B. Eltern) können eine solche professionelle Rolle nicht willent-
lich übernehmen, weil sie notwendigerweise immer in dieser Rolle sind. Stell-
vertretende Deuter/-innen haben ihr eigentliches Tätigkeitsfeld jenseits der
Sozialisation. Stellvertretender Deuter zu sein heißt dabei keineswegs, Deu-
tungen oder Lösungsvorschläge vorzugeben. Die stellvertretende Deuter/-in
hat nach Schmitz vielmehr drei Funktionen:

• Durch die größere Distanz zu der Situation, in der sich Kursleiter/-
innen befinden, kann sie/er besser Fragen stellen und zur Selbstauf-
klärung der Teilnehmenden beitragen.

• Liegen die Deutungen vom Alltagswissen der Teilnehmer und den zu
bewältigenden Ereignissen zu weit auseinander, so können die Pro-
fessionellen als Experten oder Wissensvermittler auftreten und diese
Begründungsketten nachliefern. Es handelt sich hier um systemati-
sches Wissen, das als solches den Teilnehmer/-innen zu vermitteln ist.

• Die dritte Funktion ist die, den Handlungskontext für die bisher be-
schriebenen Prozesse bereitzustellen. Dazu gehört das Steuern von
Kommunikationsprozessen in Gruppen. Die Erwachsenenbildner/-in
übernimmt die Rolle einer Moderator/-in.

Bezogen auf die professionelle Handlungspraxis bedeutet die Bestimmung
von Schmitz einen dritten Weg zwischen empirischer und kritischer Erzie-
hungswissenschaft. Sie ist nicht mehr normativ wie die Ansätze der Kriti-
schen Theorie, denn sie präferiert keine alternativen Lebensentwürfe jenseits
der Praxis. Sie ist aber auch nicht normativ abstinent und technisch orientiert
wie die empirische Erziehungswissenschaft. Erwachsenenpädagogische Situ-
ationen werden hier dadurch definiert, dass in ihnen Wirklichkeitsdeutungen
und damit auch normative Geltungsansprüche und unterschiedliche Lebens-
entwürfe verhandelt werden.

Den Professionellen kommt dabei die Aufgabe zu, im Widerstreit der Deu-
tungen zu vermitteln. Es ist nicht ihre Aufgabe “anderen Deutungen vor-
zugeben” oder ihnen die “Deutungsarbeit abzunehmen”. Der stellvertreten-
de Deuter von Schmitz hat streng genommen keine eigenen Deutungen. An
dieser Stelle wird Schmitz widersprüchlich, wie sich aus folgendem Zusam-
menhang ergibt: Wenn es keine Differenzen der Wirklichkeiten von Leiten-
den und Teilnehmenden gibt, die über das “Expertenwissen” hinausgehen,

Der pädagogische
Professionelle als

“stellvertretender
Deuter”



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

143

dann wäre der “stellvertretende Deuter” gar nicht in der Lage, nicht zu deu-
ten. Die Folge ist, dass die Rolle der Leitenden durchaus speziell ist und sich
von der alltagsweltlichen Deutung durch eine professionelle Distanz zu den
eigenen Deutungen auszeichnet. Das wäre ein hoher Anspruch.

Didaktisch ist damit eine Abkehr vom Vermittlungsparadigma impliziert.
Erwachsenenbildung ist nicht vorrangig Vermittlung von unmittelbar nutzba-
rem Wissen, Können oder Kompetenz. Es handelt sich vielmehr um Deu-
tungsarbeit, den aktiven Umgang mit der Bewältigung einer sich ständig
transformierenden Welt. Die Arbeit an der eigenen Subjektivität ist darum
immer eine zwischen Bestätigung und Transformation.

Es gibt aber noch weit mehr Möglichkeiten, die Rolle von Leitenden und
Professionellen zu bestimmen, als wir dies hier darstellen können. Die Diskus-
sion um Professionalität und Professionalisierung ist seit den 80er Jahren ein
weiterer Dauerbrenner in der Erwachsenenbildung.

Deutungsmusteransätze und die Erwachsenenbildung

Nun lässt sich genauer sagen, was unter interpretativen Ansätzen in den
Sozialwissenschaften verstanden werden kann: Diese gehen davon aus, dass
die entscheidende Frage an die soziale Wirklichkeit darin besteht, wie Sub-
jekte ihre Welt interpretieren. Die Forschenden beanspruchen nicht mehr,
durch methodisches empirisches Vorgehen einen Zugang zur sozialen Wirk-
lichkeit zu erlangen, der jenseits solcher Interpretationen und Deutungshori-
zonte wäre. Die Ergebnisse empirischer Forschung sind selbst eine Interpre-
tation. Die Produktion von Erkenntnis wird also als Voraussetzungsverhältnis
betrachtet. Selbst das Wissen der Forschenden über ihre Alltagswelt und ihre
Biografie weist auf sie selbst zurück. Auch wenn also geisteswissenschaftli-
che Theoriefragmente in interpretativen Ansätzen aufgegriffen werden,
bedeutet dies keine Rückkehr zu älteren Ansätzen, wie bisweilen behauptet
wird. Die Logik der alltagstheoretischen Ansätze unterscheidet sich funda-
mental von den Arbeiten Nohls, Sprangers oder Litts.

Das “interpretative Paradigma” ist für die Erziehungswissenschaft bzw. die
Erwachsenenbildung in doppelter Weise angelegt. Doppelt heißt, dass es
sich einerseits um einen Ansatz der sozialwissenschaftlichen Erforschung des
Lernens Erwachsener handelt, andererseits aber daraus Konsequenzen für
die Bildungsarbeit folgen sollen, kurz: eine didaktische Konkretisierung ge-
fordert wird. Dieser Zusammenhang und seine Problematik soll im Folgenden
am Deutungsmusterkonzept thematisiert werden, das in der Erwachsenen-
bildung im Laufe der 80er Jahre recht populär wurde.

Abkehr vom
Vermittlungsparadig
ma

Interpretation von
Interpretationen



Die Rückkehr der Lebenswelt

144

Als empirischer Forschungsansatz ist die Deutungsmusteranalyse ein in den
Sozialwissenschaften inzwischen etabliertes Konzept. Michael Meuser und
Reinhold Sackmann betonen gar, es ließe sich begreifen als

“spezifisch deutscher Beitrag zu der […] Debatte um das Verhält-
nis von Handlung und Struktur, Mikro und Makro, subjektiver In-
tentionalität und objektivem Sinngehalt” (Meuser / Sackmann
1991, S. 14).

Der Ansatz geht auf ein unveröffentlichtes Papier von Ulrich Oevermann von
1973 mit dem Titel “Zur Analyse der Struktur sozialer Deutungsmuster” zu-
rück. Trotz der Karriere des Konzepts in den 80er Jahren und einer inzwi-
schen großen Anzahl empirischer und historischer Deutungsmusteranalysen
argwöhnen die Autoren eines jüngeren Handbuchartikels, dass es in der
theoretischen Fundierung des Konzepts zahlreiche offene Fragen gibt (Meu-
ser / Lüders 2000, S. 74).

Insofern ist bezüglich der Frage, was Deutungsmuster eigentlich sind, noch
einiges ungeklärt. Angelehnt an die Bestimmungen von Rolf Arnold (1985)
sowie Meuser und Lüders (2000) lassen sich folgende Punkte zum Konzept
“Deutungsmuster” nennen:

• Deutungsmuster stehen in einem funktionalen Bezug zu objektiven
Handlungsproblemen, sie dienen also ihrer Bewältigung.

• Deutungsmuster sind kollektive Sinngehalte. Habituell verfestigte
subjektive Deutungen einzelner sind noch keine Deutungsmuster.

• Deutungsmuster haben normative Geltungskraft, manche gelten für
die gesamte Gesellschaft, manche gelten nur für einzelne soziale
Gruppen.

• Deutungsmuster sind intern konsistent strukturiert, sie sind also nicht
widersprüchlich solange sie nicht auf andere Deutungsmuster treffen.

• Deutungsmuster sind nicht wie Aussagen, Meinungen und Einstellun-
gen reflexiv für die Deutenden verfügbar. Sie beruhen vielmehr auf
einer tiefen Bedeutungsebene, die “latent” (im Gegensatz zu mani-
fest) ist und nur der wissenschaftlichen Reflexion zugänglich ist.

• Deutungsmuster verfügen über eine “relative Autonomie”, sie sind ei-
ne eigene Dimension sozialer Wirklichkeit und treten den Subjekten
als “soziale Fakten” gegenüber (wie das Institutionen / Legitimationen
bei Berger und Luckmann tun).

Deutungsmuster sind ein Ausschnitt der “Alltagswelt”, sie sind als solche
konkreter als das in den Alltagstheorien von Berger und Luckmann oder
Schmitz thematisierte Alltagswissen. So gibt es zahlreiche Rekonstruktionen
der Deutungsmuster von Lernenden oder Lehrenden und den Konsequenzen
für Lernsituationen. Gegenstand können aber auch epochale kulturelle Co-
des sein, also Deutungsmuster, die sich über Jahrhunderte hinweg verändern

Deutungsmuster als
Grundlage von

Interpretationen?



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

145

und die gesellschaftliche Wirklichkeit prägen. Beispiele hierfür ist die histori-
sche Arbeit von Bollenbeck zu “Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines
deutschen Deutungsmusters” (1994) oder die Arbeit zur “Mutterliebe” von
Yvonne Schütze (1986). Mutterliebe, so das Ergebnis der Analyse, ist kei-
neswegs “natürlich”, sondern hat seinen sozialen Ort in der Ausdifferenzie-
rung von geschlechtsexklusiven Zuständigkeitsbereichen und sozialen Räu-
men – die Öffentlichkeit für den Mann, der Binnenraum der Familie für die
Frau (Bollenbeck 1994, Schütze 1986).

Einige Deutungsmusteransätze beziehen sich allerdings weniger auf die Wis-
senssoziologie, sondern auf den strukturalistischen Ansatz Oevermanns.
Oevermann betont die Latenz und alltagsweltliche Unzugänglichkeit von
Deutungsmustern. Diese liegen den alltäglichen Aussagen vielmehr zugrunde
und erzeugen sie im Sinne generierender Regeln. Was das bedeutet, zeigt
sich an der Kritik Rolf Arnolds an anderen Ansätzen: Diese stehen in Gefahr
einer “solipsistischen” Verengung. Indem sie Meads Theorie voluntaristisch
auslegen, vernachlässigen sie die Seite der kommunikativen Konstitution von
Bedeutungen. Mit anderen Worten: Man unterstellt, die Subjekte verfügten
in ihrer Bedeutungszuschreibung und in ihrem Handeln über individuelle
Freiheit. Tatsächlich verfügen sie aber über Bedeutungs- und Handlungsmus-
ter, die kollektiver Natur und in der Sozialisation konstituiert sind. Der Deu-
tungsmusteransatz Arnolds für die Erwachsenenbildung ist ein sozialwissen-
schaftlicher Ansatz. Sein Ziel ist es, Deutungen Erwachsener zu untersuchen.
Didaktische Fragen der Transformation solcher Deutungen sind dabei zweit-
rangig. Sie sind auch weit schwieriger zu stellen, nimmt man nämlich an,
dass Deutungsmuster gar nicht reflexiv zugänglich sind, dann ist fragwürdig
wie sie in der Bildungsarbeit thematisiert werden sollen.

Ähnliches gilt für die Habitustheorie des Soziologen Pierre Bourdieu: Unter
Habitus versteht er ein im Laufe der Sozialisation erworbenes und verfestig-
tes System von Regeln bzw. Schemata für Präferenzen des Wahrnehmens,
Deutens und Handelns (Bourdieu 1982, S. 279). Der Habitus ist eine Folge
der Lebensbedingungen und der Position, die eine Person in ihrer Sozialisati-
on innerhalb einer Gesellschaft hat. Im Habitus sind also die sozialen Unter-
schiede der Klassen individuell sedimentiert. Die Zugehörigkeit zu den Le-
bensbedingungen einer Klasse ist symbolisch verdoppelt, das heißt z.B. zum
Habitus gehören auch ästhetische Vorlieben und Präferenzen, etwa dass
Leute aus der Unterschicht mehr grobes Fleisch essen oder dass Leute aus
der Oberschicht Golf spielen etc. (ebd., S. 298 ff). Aber es gibt auch einen
Bildungshabitus, also die Einstellung zur Frage, welche Rolle “Lernen” und
“Bildung” in einem Leben spielen und inwiefern man sich als Erwachsener
noch verändern bzw. noch lernen will und kann.

In Bourdieus Theorie ist der Habitus einerseits eng an die Sozialstruktur der
Gesellschaft gekoppelt, andererseits ist er im Laufe der Primärsozialisation
tief in den Körper “eingeschrieben” (Bourdieu 1987, S. 122 ff). Diese enge

Habitus als Sedi-
mentierung von
Präferenzen



Die Rückkehr der Lebenswelt

146

Bindung von Körper und Habitus bedeutet damit auch, dass Handeln weni-
ger als etwas vom Subjekt selbst überlegtes und gestaltetes verstanden wird,
sondern als etwas sehr basales und früh erlerntes, das reflexiv nicht mehr
einzuholen oder leicht zu verändern ist.

Der Habitus ist, so Bourdieu im Anschluss an die Bildungstheorie Humboldts,
eine “innere Form”, die in der Sozialisation geformt wurde und ihrerseits
unser Denken und Handeln formt (Bourdieu 1970, S. 143). Auch der Habitus
ist wie die Deutungsmuster bei Oevermann über das Leben hinweg stabil
und reflexiv nicht zugänglich. Die Rezeption dieser Theorie in der Erwachse-
nenbildung sei also, so betonen Bernd Dewe, Günther Frank und Wolfgang
Huge, ein Beitrag zur Grundlagenforschung der Bildungssoziologie, nicht
aber zur Praxis der Erwachsenenbildung (Dewe / Frank / Huge 1988, S. 199).
Beate Krais argumentiert entgegengesetzt:

“Die Selbstreflexivität des Subjekts ist jedoch ein Aspekt der Praxis,
an dem vor allem die Erwachsenenbildung ansetzt. Erwachsenen-
bildung umfaßt zwar ein äußerst heterogenes Feld an Bildungsin-
stitutionen, Bildungsprozessen und Bildungsinteressen, die kriti-
sche Reflexion der Praxis der Subjekte ist jedoch zweifellos – man
denke an die gewerkschaftliche Bildungsarbeit, an bestimmte Ver-
anstaltungen der Kirchen u.ä. – ein Bereich, der in der Erwachse-
nenbildung seinen festen Platz hat. Lebenskrisen, Praxen, die sich
als defizitär erweisen, die Unhaltbarkeit ‚habituell’ gewordener
Vorurteile angesichts einer ihnen zuwiderlaufenden Realität – all
dies vermag Erschütterungen auszulösen, die bei den Individuen
tiefgreifende Umstrukturierungen des Habitus bewirken. In der
Anleitung dieses Prozesses der Selbstreflexion und der Umstruktu-
rierung – also nicht, wie bisher überwiegend argumentiert, in der
Verfestigung des Habitus läge die zentrale Aufgabe der Erwachse-
nenbildung, eine Aufgabe im übrigen, die den aufklärerischen Ab-
sichten Bourdieus voll und ganz entspräche. Die Revision des Habi-
tus-Konzepts dergestalt, daß das Verhältnis von nicht bewußten
individuellen Handlungsorientierungen und Selbstreflexivität der
Subjekte erklärt würde, bleibt als Aufgabe der Bildungstheorie”
(Krais in: Dewe / Frank / Huge 1988, S. 216 f).

Der Habitus, so lässt sich paraphrasieren, sei demnach weder absolut stabil
noch absolut unzugänglich, gerade der gesellschaftskritische Gehalt des
Begriffs macht ihn relevant für erwachsenenpädagogische Praxis.

4.4.3 Resümee der “reflexiven Wende”

Wir haben versucht, einige Einblicke und Ausblicke auf erwachsenenpäda-
gogische Theorie und Didaktik zu geben. Dabei haben wir zu Beginn der
80er Jahre eine “reflexive Wende” in der Geschichte der Erziehungswissen-

Die Wendung
zum Subjekt



Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

147

schaften unterstellt, mit der Wissen, Intentionen und Sinn der handelnden
und lernenden Subjekte in den Blick geraten sind. Diese Perspektiven wur-
den, weit über die Arbeiterbildung, der sie entstammen, hinaus, auch für
viele Bereiche der beruflichen und allgemeinen Bildungsarbeit entscheidend.
In einem Kurs für Führungskräfte über “Präsentation” geht es etwa zunächst
um persönliche Werte und persönliches Auftreten, in der “Familienbildungs-
stätte” um die eigene Rolle als junger Vater oder Mutter und die Einschrän-
kungen und Bereicherungen, die mit Kindern verbunden sind: Es geht also je
nach Perspektive um Alltagswissen, lebensweltliches Wissen, Deutungsmus-
ter, Habitusformen.

Die wissenschaftliche Diskussion in der Erwachsenenpädagogik der 80er
Jahre versuchte Fragen wie diese zu klären: Inwiefern bestimmen Deutungen
den Alltag und das Handeln von Menschen? Inwiefern sind solche Deutun-
gen den Subjekten reflexiv zugänglich? Inwiefern kann Erwachsenenbildung
an solchen alltäglichen Problemen und Handlungen ansetzen? Inwiefern soll
sich Realität an die Subjekte anpassen und inwiefern Subjekte an die Reali-
tät?

Sofern es um die Vermittlung von Fachwissen ging, fragte man sich, was
passiert, wenn wissenschaftliches Wissen und Fachwissen aufeinander tref-
fen. Wie bauen Erwachsene solches Wissen in ihr Alltagswissen ein, und wie
verändert sich das Alltagswissen von Erwachsenen, wenn es z.B. auf wissen-
schaftliches Wissen trifft. Fragen der Effektivität von Lernprozessen, der
optimalen Vermittlung von Wissen oder der Entwicklung gesamtgesell-
schaftlicher Lernziele, wie sie in den 70er Jahren entscheidend waren, blie-
ben demgegenüber im Hintergrund.

In der Erwachsenenbildung, aber auch in den Erziehungswissenschaften
allgemein etablierte sich neben der empirisch-quantitativen Forschung eine
qualitative Forschung, die wie Theorie und Praxis dem “interpretativen Para-
digma” und “sozialwissenschaftlicher Hermeneutik” verschrieben sind (vgl.
Tippelt 2002). Die Biographieforschung oder die Deutungsmusteranalysen
sind nur ein Teil dieser Ausdifferenzierung.

Die Konzepte haben sich seit den Alltagstheorien aus der Arbeiterbildung
stark verändert. Diese Veränderungen haben wir deutlich zu machen ver-
sucht. In den 90er Jahren hat sich noch eine weitere “Welle” von Theorien
und Ansätzen etabliert: Im Rahmen des Konstruktivismus wird nun von
selbstgesteuertem Lernen gesprochen. Der Text könnte in einem solchem
Sinne weitergehen. Unsere Vergleiche über die historische Entwicklung hin-
weg sollen dazu anregen, solche Ansätze auf ihre jeweiligen Hintergründe
und Zusammenhänge zu befragen.

Etablierung
qualitativer
Forschung





149

5 Die diskursiven Linien - Stichworte zur Wissenschaftstheorie

Die Texte der bisherigen Phasen waren so konstruiert, dass sie erziehungs-
wissenschaftliche Zusammenhänge auf verschiedenen Ebenen thematisieren:
sozialgeschichtliche Hintergründe, Entwicklungen im Bildungssystem, erzie-
hungswissenschaftliche Konzepte, sozialwissenschaftliche Grundlagentheo-
rien, Ansätze der Forschungsmethoden und schließlich das Selbstverständnis
der Pädagogik als Wissenschaft. Dieser letzte Aspekt soll hier noch einmal
zur Sprache kommen.

Auch dieser Text ist eine “Einführung”, allerdings unterscheidet er sich von
dem vorhergehenden in zwei Punkten: Im vorhergehenden Text war das Ziel,
Gedankengänge auszuführen, Zitate zu erläutern, bestimmte Zusammen-
hänge aufzuweisen, deutlich zu machen, was Konsequenzen sind usw. Kurz:
die zahlreichen Abkürzungen und das “Nichtausgesprochene”, das Implizite,
das wissenschaftliche Texte ausmacht, ist in den bisherigen Texten möglichst
ausgeführt, expliziert worden. Dieser letzte Text führt ein, indem er auf be-
stimmte Dinge hinweist, Zusammenhänge erwähnt und einen Überblick
verschafft, ohne allerdings auf begrenztem Raum alles zur Sprache bringen
zu können, was nötig wäre. Er soll eher dazu anregen, sich mit diesen The-
men zu beschäftigen, sich selbst solche Fragen zu stellen.

Hinzu kommt ein Weiteres: Niemand kann mit einem objektiven Blick auf die
Erwachsenenbildung oder die Erziehungswissenschaft eine Einführung
schreiben. Jede Einführung ist persönlich geprägt, das kann man beim Ver-
gleich der vielen Einführungen, die sie in der Bibliothek finden können, mer-
ken. Die bisherigen Texte geben einerseits Positionen und Zusammenhänge
von einer “höheren” Warte aus wieder und versuchen der Ebene des Kon-
senses der “scientific community” Rechnung zu tragen; nicht ohne in der
Auswahl der Themen, in Deutung und Kritik bestimmter Ansätze, in der Art
und Weise, wie die “Ordnung der Dinge” hergestellt wird, nicht zuletzt in
den verschiedenen roten Fäden, mit denen die Textteile verwoben sind, eine
bestimmte Perspektive auf die Geschichte der Pädagogik bzw. der Erzie-
hungswissenschaft zu verraten. Auch das ist beim folgenden Text anders, er
legt von vornherein die Perspektive offen, die unsere Arbeit und die von uns
vertretene Position auszeichnet. Sie erfahren also etwas über unsere eigene
Herangehensweise. Dies kenntlich zu machen ist wichtig.

Viele Abhandlungen, die pädagogische Theorien und Ansätze darstellen,
enden mit den Programmproklamationen der empirischen oder der kriti-
schen Erziehungswissenschaft. Andererseits ersetzen auch explizit wissen-
schaftstheoretische Einführungen wie die neue Auflage von Herbert
Tschamlers “Wissenschaftstheorie für Pädagogen” (Tschamler 1996) zwar
das Kapitel über marxistische Ansätze durch ein Kapitel über radikal-

Transformationen
des Wissenschafts-
verständnisses



Die diskursiven Linien - Stichworte zur Wissenschaftstheorie

150

konstruktivistische Ansätze, jedoch ohne über die historischen Veränderun-
gen im Wissenschaftsverständnis selbst zu reflektieren, die zu einer Erosion
dieser Ansätze führen. Aber diese Reflektion ist entscheidend. Ausschließlich
von empirischen und kritischen Programmen und Perspektiven ausgehend,
kann nämlich, was heute Erziehungswissenschaft heißt, kaum verstanden
werden. Beide Richtungen hatten ein teleologisches Selbstverständnis. Auch
wenn bei Popper der Wahrheitsbegriff fast vollständig zurückgenommen
wurde, so zielt seine Wissenschaftstheorie dennoch auf eine Perfektibilität
der Welt und der Menschen insofern alle Falsifikationsbemühungen der Ver-
besserung von Theorie dienen. Dasselbe gilt noch in größerem Maße für die
Kritische Theorie. Gerade Pädagog/-innen sind für die Idee teleologischer
Perfektibilität anfällig, gehört die Orientierung an der “Zukunft” doch zu
unserem Geschäft. In der heutigen Erziehungswissenschaft ist der universali-
sierende Blick für die großen Theorien und Entwicklungen zumeist durch das
Alltagsgeschäft der Wissenschaftler/-innen ersetzt worden. Ob sich die empi-
rischen Analysen und didaktischen Vorschläge zu einer “großen Theorie”
fügen oder zur Besserung der Menschheit beitragen, stellt meist keine wich-
tige Frage mehr dar. Man kann dies bedauern, rückgängig machen kann
man dies allerdings nur um den Preis, Einsichten, die die Erkenntnis- bzw.
Wissenschaftstheorie des letzten Jahrhunderts hervorgebracht haben, zu
ignorieren. Um welche Einsichten es geht und was dann Wissenschaft be-
deuten kann, soll im Folgenden erörtert werden.

5.1 Transformationen des Wissens

In den 80er Jahren setzt eine Auseinandersetzung mit den Grundlagen er-
ziehungswissenschaftlichen Denkens ein, die im deutschen Sprachraum hef-
tiger als anderswo geführt wird. In der Postmoderne, so wird argumentiert,
hätten sich alle Geltungen von Aussagen aufgelöst. Eine radikal plurale Ver-
fassung der Gesellschaft führe zu einem “Nebeneinander” vieler kleiner Er-
zählungen, die keinen Platz für die Träume und Utopien der Kritischen Theo-
rie lassen. Auslöser waren die Arbeiten neuerer französischer Philosophen,
die zumeist unter dem Stichwort “Poststrukturalismus” zusammengefasst
werden.

Für Aufregung sorgte vor allem ein Gutachten, das Jean François Lyotard
1979 für die kanadische Regierung unter dem Titel “Das Postmoderne Wis-
sen” erstellte. Er vertrat dort die These, dass die “großen Erzählungen” ans
Ende gekommen wären (Lyotard 1994, S. 96 ff). Mit den “großen Erzählun-
gen” meint er einerseits die von der spekulativen “Einheit der Wissenschaf-
ten” und andererseits die von der “kollektiven Emanzipation des Menschen”
zur Freiheit. Also “Meta”- oder “Mega”-theorien, die versuchen, die Vielfalt
der Welt auf einen einheitlichen Punkt, eine einheitliche Struktur oder einen
einheitlichen Plan zu beziehen. Das Wissen in der Postmoderne – so Lyotard
– sei vielmehr radikal zersplittert und werde von den großen Erzählungen

Das Ende der gro-
ßen Erzählungen



Transformationen des Wissens

151

nicht mehr zentriert. Es sei nicht mehr möglich, von einem exterritorialen
Punkt aus die Wissensformen zu hierarchisieren, d.h. eine objektive Perspek-
tive von “außen” einzunehmen, von der aus etwas als richtig oder falsch, als
angemessen oder unangemessen, als schön oder hässlich beurteilt werden
kann.

Wenn Lyotard mit dieser Analyse Recht behält, ist der klassischen Bildungs-
theorie aus der geisteswissenschaftlichen Pädagogik auf der einen und den
emanzipatorischen Ansätzen der Kritischen Theorie auf der anderen Seite,
die Grundlage entzogen. Das Problem ist das der Legitimation: Auf Zukunft
angelegte Entwürfe, Zielkataloge, Entwicklungsperspektiven, ein verbindli-
cher Bildungskanon etc. lassen sich ebenso wenig begründen, wie eine auf
Kontinuität und “Bildung” angelegte individuelle Entwicklung.

Damit ist auch die eigentümliche Verfasstheit, die die Pädagogik in Bildungs-
prozessen entdeckte, in Frage gestellt: dass nämlich den Menschen, die sich
in Bildungsprozesse begeben, das Ziel nicht verfügbar ist, dass hingegen die
Beschreibung des Prozesses und die Beschreibung von Qualitätskriterien und
Zielbestimmungen für den Prozess der pädagogischen Profession verfügbar
seien. Diese pädagogische Verfügung von Bildungsprozessen ist nicht mehr
erziehungsphilosophisch begründbar, weil Erziehungswissenschaft keine
Position außerhalb der Wissens- und Lebensformen ihres Klientels mehr ein-
nehmen könne. Dann schwindet aber jede Möglichkeit, eine pädagogisch
begründete Position gegen die unmittelbaren Bildungswünsche des Klientels
zu setzen. Zu ziehende Konsequenz aus Lyotards Position wäre nun aber
nicht, jede differente Position aufzugeben, und die Wünsche des Klientels
unmittelbar zu bedienen. Lyotard stellt vielmehr den unaufhebbaren Wider-
streit verschiedener Diskursarten in den Mittelpunkt, der nur um den Preis
der Gewalt einzuebnen bzw. nach einer Seite hin aufzulösen ist. Es kommt
nicht auf die Einebnung der pädagogischen Differenz an, sondern im Gegen-
teil um die Sensibilität für die Unmöglichkeit ihrer Einebnung, ob zur Seite
des Klientels oder zur Seite der pädagogischen Professionalität hin. Der Wi-
derstreit der Diskursarten, den es zu wahren gilt, wird zum zentralen Einsatz
Lyotards (Lyotard 1987, S. 17f).

Eine kurze Anmerkung zu den verwendeten Begriffen: In poststrukturalisti-
schen Theorien tauchen die Begriffe “Erzählung”, “Diskurs” und “Diskursart”
auf. Die Erzählung bzw. die Narration ist nach Lyotard eine bestimmte Dis-
kursart, ein Typus von Diskurs, der eine der Formen ist, Handeln zu legitimie-
ren (Lyotard 1994, S. 67). Narrationen operieren immer mit einer gemeinsa-
men Geschichte von Akteuren, die im Kampf gegen die Positionen anderer
Akteure auftreten, so sind Narrationen eine identitätspolitische Strategie. In
diesem Sinne haben wir Form des Diskurses der “Deutschen pädagogischen
Bewegung” und der Reformpädagogik als Narration bezeichnet (s. Kap. 1.2).

Was darf
Pädagogik noch?

Sensibilisierung
gegenüber päda-
gogischer Differenz



Die diskursiven Linien - Stichworte zur Wissenschaftstheorie

152

Den Begriff des Diskurses hat Michel Foucault geprägt. Eine diskursive For-
mation meint dabei eine Menge von Aussagen. Einfache Aussagenmengen
wären z.B. alle Aussagen der “empirischen Pädagogik”, oder alle Aussagen
über ein Thema wie Erziehung. Aber vielleicht zeigt eine Diskursanalyse, dass
ganz andere Mengen von Aussagen einen Diskurs bilden. Denn die Menge
an Aussagen, die einen Diskurs bilden, wird durch eine bestimmte Logik,
durch ein Set von Regeln definiert, das bestimmt, ob eine Aussage zu einem
Diskurs gehört oder nicht, und die bestimmt, ob in einer gesellschaftlichen
Situation die Äußerung einer Aussage wahrscheinlich und die Äußerung
einer anderen unwahrscheinlich wird (Foucault 1986, S. 58). In der Diskurs-
analyse geht es darum, diese impliziten Regeln des Sprechens in gesellschaft-
lichen Bereichen aufzudecken. Der Begriff des Diskurses verweist darauf,
dass die Aussagen selbst zum Gegenstand von Reflexion, Analyse und Kritik
werden. Es handelt sich also um eine Verschiebung der Fragestellung: Man
fragt sich nicht mehr zuerst, ob ein Diskurs wahr oder falsch ist, sondern wo
er herkommt, wer ihn führt, wem er nützt, welche Strategien er impliziert,
was er bedeutet, welche Objekte er produziert usw. Die Beschreibung der
“Entdeckung des Kindes” in der Reformpädagogik als Konstitution eines
neuen Gegenstandes (s. Kap. 1.2.2) ist ein Beispiel für eine solche kritische
Analyse der diskursiven Produktion von Objekten.

Seit den 70er Jahren gab es Entwürfe postmoderner oder strukturaler Päda-
gogiken (z.B. Lenzen 1976), aber erst Ende der 80er wurden diese Ansätze
breiter diskutiert. Von einigen wurde die “Postmoderne” als neue Richtung
oder “Next Wave” aufgegriffen und eine Übertragung und Rezeption ver-
sucht (z.B. Meder 1987, Baacke 1985). Auf der anderen Seite gab es eine
Allianz geisteswissenschaftlicher Bildungstheoretiker/-innen und kritischer
Erziehungswissenschaftler/-innen, die die postmodernen Ansätze als destruk-
tiv zurückwiesen, weil sie die Grundlagen der Erziehungswissenschaft, z.B.
den Bildungsbegriff oder den Emanzipationsbegriff in Frage stellten (vgl.
Marotzki / Sünker 1993, Benner u.a. 1992, Pleines 1989).

Viele Erziehungswissenschaftler/-innen, die sich zur Kritischen Theorie zuge-
hörig fühlten, griffen dabei auf die Theorie der Moderne des Frankfurter
Sozialphilosophen und Erben der Kritischen Theorie, Jürgen Habermas und
seine Kritik an postmodernen und poststrukturalistischen Ansätzen zurück
(Habermas 1998, S. 191 ff, 279 ff). Lyotards Argument, dass die emanzipa-
torische Erzählung keine Geltung mehr beanspruchen könne, ist in Habermas
Augen eine Spielart des Konservatismus: Der Anspruch auf eine produktive
Gestaltung der Zukunft der Gesellschaft werde aufgegeben (Habermas
1990, S. 72). Habermas Ziel hingegen ist es, die Möglichkeit einer vernünfti-
gen Gestaltung der Gesellschaft nicht nur einzufordern, sondern auch zu
begründen. In der Lebenswelt (s.o.) – so sein entsprechendes Argument –
seien Potentiale einer kommunikativen Rationalität enthalten, über die sich
die Gespaltenheit des Wissens in der Moderne integrieren lasse. Die Sprache
beinhalte die Möglichkeiten einer idealen Sprechsituation, in der das Spre-

Diskurse als
Gegenstand

Der Streit um die
Postmoderne



Transformationen des Wissens

153

chen nicht von Macht beeinträchtigt sei und daher der zwanglose Zwang des
besseren Argumentes gelte. Auf diese Weise sei, zumindest als “regulative
Idee”, ein allgemeiner und herrschaftsfreier “Diskurs” (nun in einem anderen
Sinn des Begriffs als bei Foucault) möglich, in dem Geltungsansprüche au-
ßerhalb von Machtverhältnissen verhandelt und so ein Konsens konfligieren-
der Interessen gefunden werden könne (Habermas 1998, S. 396 ff). Haber-
mas ist also der Auffassung, dass es durchaus möglich ist, Entscheidungen zu
treffen und diese vernünftig und verbindlich zu begründen. Es ist ein Kon-
sens denkbar, der keine der beteiligten Parteien benachteiligt oder übervor-
teilt. Diese Idee wurde in den Erziehungswissenschaften aufgegriffen (vgl.
Forneck 1992). Die Herstellung herrschaftsfreier Sprechsituationen wurde
dabei als pädagogische Aufgabe verstanden. Habermas brachte damit noch
einmal die Idee einer umfassenden Vernunft und einer Perfektibilität der
Menschheit in die Diskussion, die sich nun aber handlungstheoretisch be-
gründete.

Gegen diese zwei unterschiedlichen Positionen zu den “Legitimationsprob-
lemen im Spätkapitalismus”, wie es Habermas formuliert, möchten wir hier
auf eine weitere mögliche Deutung hinweisen. Während man nämlich die
postmodernen Ansätze von der einen Seite als Befreiungsschlag von moder-
ner Bevormundung begrüßte, von der anderen Seite als Zumutung aufnahm,
notwendige moderne Positionen aufzugeben, versäumte man zu untersu-
chen, inwiefern das pädagogische Wissen empirisch eine “postmoderne
Verfasstheit” angenommen hat. Man kann Geltungsfragen nämlich nicht nur
abstrakt – als Frage der Möglichkeit einer Legitimation der Pädagogik über-
haupt – diskutieren, sondern auch konkret als Frage danach, was in einer
konkreten Gesellschaft gilt und welches Wissen sich durchsetzt. Genau dies
war die Fragestellung Lyotards im “Postmodernen Wissen”. Wir haben im
ersten Teil dieses Kapitels gezeigt, wie sich die Verfasstheit des pädagogi-
schen Wissens und die damit verbundenen Probleme faktisch verändert ha-
ben. Sie hatten bereits, so die darin enthaltene These, am Ende der 70er
Jahre eine “postmoderne Verfasstheit”.

Mit solchen erziehungswissenschaftlichen Analysen ist sehr wohl ein kriti-
scher Einsatz verbunden, was sich an der problematischen erziehungswissen-
schaftlichen Rezeption des Werkes von Lyotard zeigen lässt. Der zweite Teil
von Lyotards Argumentation ist in der aufgeregten Diskussion nämlich weit-
gehend untergegangen. Dort zeigte Lyotard, dass es sehr wohl einen Diskurs
gibt, der die “kleinen Erzählungen” beherrscht und der gar nicht nach einer
Legitimation befragt wird: Es ist der Diskurs der Performativität (Lyotard
1994, S. 140 ff) bzw. die ökonomische Diskursart (Lyotard 1987, S. 240).
Anders gesagt: Wenn es keine übergreifenden Orientierungen mehr gibt,
übernimmt das Kriterium der Nützlichkeit die Orientierung. Lyotards Philoso-
phie der Diskursarten soll nun ein Instrument sein, die unbefragte Geltung
dieses faktischen, neuen Metadiskurses in Frage zu stellen. Das pädagogi-
sche Problem, das nur am Rande angegangen wurde, könnte also sein, mit

Geltungsmöglich-
keiten emanzipato-
rischer Praktiken

Ist ein herrschafts-
freier Diskurs
möglich?



Die diskursiven Linien - Stichworte zur Wissenschaftstheorie

154

Lyotard eine Geltungsmöglichkeit emanzipatorischer Praktiken zu erkunden,
anstatt gegen Lyotard für eine allgemeingültige Geltung von Emanzipation
zu streiten.

Dass Sprachspiele oder Diskurse sich “widersprechen” oder in einem “Wider-
streit” stehen, ist eine historische These, die auch Michel Foucault an empi-
risch-historischem Material entwickelte, und die für die Entwicklung des pä-
dagogischen Wissens in den letzten 50 Jahren bedeutsam wurde. Während
die gesellschaftliche Funktion des Erziehungssystems und der Erziehung
nämlich wesentlich die Stabilisierung der Verhältnisse umfasst und sie in
diesem Sinne etwa seit dem 17. Jahrhundert zu einem Teil staatlicher Ord-
nungspolitik wurde, speiste sich ein großer Teil der pädagogischen Theorie
aus einem Diskurs, der gegen die gesellschaftlichen Verhältnisse ein Anderes
zum Ausdruck brachte. Von Anfang an arbeitete dieser Diskurs mit histori-
schen Legitimationen, er bringt ein “Wissen historischer Kämpfe” zum Aus-
druck, das von geltenden herrschenden Theorien unterdrückt und negiert
wird (Foucault 1999, S. 12 ff). Dieses Wissen und das darin zumeist rekon-
struierte Idyll einer herrschaftsfreien und romantischen Freiheit ist zumindest
zum Teil eine Fiktion und hat seinen Zweck als Legitimation des Kampfes.

Die früheste Variante dieser diskursiven Figur sieht Foucault in den Arbeiten
einiger englischer Historiker der elisabethanischen Zeit, die zeigen, dass die
herrschende Klasse Englands von den Normannen abstamme und der kelti-
schen Urbevölkerung zu Unrecht das Land abgenommen habe (Foucault
1999, S. 99 ff). Die herrschenden Eigentumsverhältnisse sind nicht “immer
schon” so gewesen und daher “immer schon” gültig, vielmehr sind sie die
Folge einer ungerechten Aneignung, einer Unterwerfung und Enteignung
eines ganzen Volksstammes. Das Recht der Kelten begründet sich aber nicht
darin, dass sie die “immer schon” gültigen Inhaber gewesen wären, sondern
aus der Negation der Enteignung. Nach seiner Geburt in England zieht sich
dieser Diskurs der “Rückgängigmachung” einer ungerechten Enteignung, des
Wiederentdeckens verschütteten Wissens durch die gesamte Neuzeit. Eine
wesentliche Variante dieser diskursiven Figur findet sich im Marxismus und in
der Kritischen Theorie, die das Recht einer unterdrückten Klasse oder die
Rückgängigmachung einer Entfremdung vom Eigenen fordern.

Warum “erzählen” wir das? Im pädagogischen Kontext taucht diese diskursi-
ve Figur des ungerechten Entzugs immer wieder auf: Die Reformpädagogik
ist solch eine Befreiung von der herbartianischen Pädagogik, die antiautoritä-
re Erziehung eine Befreiung von der Erziehung in patriarchalen Verhältnissen,
die Entschulungsdiskussion eine Befreiung von der Einengung durch päda-
gogische Institutionen. Der Körper ist ein wesentliches Argument in einer
Befreiungsbewegung von disziplinarischen Verhältnissen. In der rekonstruier-
ten Geschichte des deutenden, interpretativen Paradigmas von der Arbeiter-
bildung bis zum radikalen Konstruktivismus ist die Befreiung von den bevor-
mundenden Deutungen der Pädagog/-innen Thema. Befreiung heißt immer:

Hegemoniale
Diskurse und

historische Kämpfe



Transformationen des Wissens

155

Gegen die Hegemonie (Vorherrschaft) eines anerkannten und sich selbst als
universal und gültig verkaufenden Wissens wird ein “kleines Wissen”, ein
Eigensinn (nach Alheit) oder auch ein unterdrücktes Wissen (der Körper) in
Anschlag gebracht.

Der Clou ist folgender: Während die kritische Theorie einst die “Speerspitze”
dieses Diskurses war, und das Recht des unterdrückten Wissens der Arbeiter
zum Ausdruck brachte, hat sich in den 80ern offenbar dieses Verhältnis ver-
kehrt. Aus der Perspektive des “kleineren” Wissens ist sie es selbst, die “be-
vormundet”, die eine paternalistische “Stellvertretung” übernimmt etc.

Die Kritik an der kritischen Theorie verdankt sich eigentlich demselben Dis-
kurs wie die kritische Theorie einige Jahrzehnte zuvor. Diese These ist eine
Deutung der Entwicklung der Erwachsenenbildung in den 80er Jahren aus
einer bestimmten Perspektive, nämlich aus diskurstheoretischer Perspektive.
Sie dient dazu, die Entwicklung des Wissens und dessen Vermittlungsformen
und Ansprüche zu analysieren.

Über weite Strecken teilt Foucault das Anliegen dieser Befreiungsbewegun-
gen, zu denen er selbst wichtige Arbeiten beigetragen hat, etwa zur Anti-
Psychiatrie oder zur Anti-Gefängnisbewegung, er teilt aber nicht ihre theore-
tischen Positionen. Foucault weist vehement auf das fiktive und romantische
Element in solchen Rekonstruktionen hin. Es gibt keine ursprüngliche Frei-
heit, die es freizulegen gilt. Es gibt keinen inneren Kern des Selbst, den man
nur zu entdecken braucht. Es gibt keine gerechten Verhältnisse, die nur wie-
der eingerenkt werden müssen. Das größte historische Experiment dieser
Art, der “real existierende Sozialismus” ist gerade daran gescheitert, dass die
Befriedung durch die Einsetzung einer gerechten Ordnung eine Fiktion blieb.
Für das pädagogische Wissen hieße das, dass es keine Auflösung der Plurali-
tät in Wohlgefallen gibt. Wer für “wirkliche Pluralität” und Gerechtigkeit
einsteht, kann nicht umhin, die ständigen Übervorteilungen und Ungerech-
tigkeiten in der konkreten Praxis einzugestehen. Zwar gäbe es keine Mög-
lichkeit eines für alle gerechten Konsenses, aber es gäbe auch keine “Gleich-
gültigkeit” der Sprachspiele. Geltungsfragen und Gerechtigkeitsfragen sind
nicht abstrakt zu lösen. Auch das wissenschaftliche Wissen ist nicht dem
Alltagswissen gleichgültig und auch das professionelle Wissen ist nicht dem
Wissen der Teilnehmenden gleichgültig. Dennoch gibt es weder eine prästa-
bilisierte Hierarchie noch eine prästabilisierte Harmonie.

Im Widerstreit der Wissensformen gibt es aber nicht nur den Kampf um
Geltung. Eine poststrukturalistische Ethik, wie sie für die Pädagogik vor allem
Michael Wimmer und Jan Masschelein entwickelt haben, basiert auf dem
“Gelten lassen” und auf der Anerkennung der nicht reduzierbaren oder auf-
lösbaren Widersprüchlichkeit der Welt und der pädagogischen Situationen
und Aufgaben (vgl. Masschelein / Wimmer 1996; vgl. ausführlich Forneck
1998).

“Kleine” Diskurse
als Befreiung un-
terdrückten Wissens

Unmöglichkeit der
Auflösung des
Konflikts



Die diskursiven Linien - Stichworte zur Wissenschaftstheorie

156

5.2 Theorie und Wissenschaft

Was aber kann dann noch Theorie der Erziehungswissenschaft heißen? Die
bisher verhandelten wissenschaftstheoretischen Ansätze zielten auf eine
Einheitswissenschaft, eine einheitliche Konzeption, der die anderen Bereiche
der Wissenschaften zuzuordnen sind. Sie verhandelten Theorien auf die eine
oder andere Weise als Konstruktionen allgemeiner Sätze, mit denen Welt
verstehbar oder erklärbar wird.

Eine noch weitergehende Konvergenz von Natur- und Geisteswissenschaften
propagieren die Vertreter der neueren Systemtheorien (Luhmann 2002;
Lenzen / Luhmann 1997). Die Systemtheorie ist eine allgemeine Theorie, mit
der sich sowohl physikalisches als auch biologisches und soziologisches und
damit eben auch pädagogisches Wissen verhandeln lässt und gerade aus
dieser allgemeinen und interdisziplinären Adaptionsmöglichkeit zieht es seine
Faszination. Das systemtheoretische Projekt kann hier nicht eingehend ge-
würdigt werden, und ob es sich auch an seinem Gegenstand bewährt, näm-
lich an den Erziehungsverhältnissen und an der pädagogischen Praxis, ist
noch auszumachen. Systemtheoretische Argumentationen implizieren ihrer-
seits einen Evolutionismus, in dem die neuen Theorien die alten ablösen, weil
sie besser, allgemeiner und wahrer sind als die vorhergehenden und sie da-
mit hinfällig machen würden. Diese unterstellte Dynamik der Wissenschaften
möchten wir mit den hier verhandelten Ansätzen eher in Frage stellen.

Thomas Kuhn entwickelte bereits in den 60er Jahren eine alternative Deu-
tung der Wissenschaftsgeschichte: Wissenschaft unterliege keineswegs ei-
nem linearen Fortschritt, sondern entwickelt sich in Phasen der regen wissen-
schaftlichen Tätigkeit, die von einem einheitlichen “Paradigma” geprägt sind,
und Phasen der Krise. In diesen Krisen finden “Paradigmenwechsel” statt. Ein
neues Paradigma sei dabei nicht besser oder fortschrittlicher als ein voraus-
gehendes, sondern lediglich anders. Zumal der Paradigmenwechsel zumeist
keinen Erkenntnisfortschritt, sondern den Wechsel einer Wissenschaftler/-
innengeneration markiert. Diese Thesen entwickelte Kuhn an der Geschichte
der Physik, also der “Königin der Naturwissenschaften” (Kuhn 1973).

Der Begriff des Paradigmas gewann in der Erziehungswissenschaft bald eine
enorme Popularität, allerdings nicht im Sinne Kuhns. Man forderte einen
“Paradigmenwechsel” und verstand darunter einen Fortschritt in der Theo-
riebildung. Bald war der Begriff des Paradigmas ebenso unscharf wie “An-
satz” oder “Theorie”. Man konnte sogar die “Paradigmendiskussion in der
Pädagogik” bilanzieren (z.B. Hoffmann 1991). Dieser Gebrauch des Begriffs
ist paradox, denn Paradigmen zeichnen sich dadurch aus, dass sie stabil sind
und nur in der Krise hinterfragt werden. Ein Paradigma entwickelt sich nach
Kuhn in vier Phasen: In einer explorativen Phase wird ein Paradigma entwi-
ckelt, in der paradigmatischen Phase wird es zum Bestandteil normaler Wis-
senschaft und in der postparadigmatischen Phase trägt es zur Lösung wich-

Kann die System-
theorie Erziehungs-

verhältnisse be-
schreiben?



Theorie und Wissenschaft

157

tiger Probleme bei. Erst in einer vierten Phase gerät das Paradigma in eine
Krise, weil sich sein Erklärungspotential erschöpft (Kuhn 1973). Es handelt
sich also in den Erziehungswissenschaften um konkurrierende Theorien, von
denen jede gerne zu einem Paradigma werden würde.

Lenzen weist in der Diskussion um eine sogenannte Alltagswende in der
Pädagogik darauf hin, dass man von einer Phase, in der pädagogische Theo-
rien zum Lösen von Problemen beitragen konnten, gar nicht sprechen kann:

“Demgegenüber scheint die Erziehungswissenschaft, zumindest in
den letzten 15 bis 20 Jahren, keine paradigmatische und keine
postparadigmatische Phase aufzuweisen, denn der empirisch-
analytisch orientierten Pädagogik zu präzidieren, ein Paradigma
hervorgebracht zu haben, das zur Lösung wichtiger Probleme bei-
getragen habe, erscheint ebenso zweifelhaft, wie eine solche Leis-
tung in den Resultaten kritischer Erziehungswissenschaft erblicken
zu wollen” (Lenzen 1980, S. 9).

Die Alltags- und Lebenswelttheorien, so Lenzen, seien daher ein weiterer
Kandidat, der sich wie die beiden anderen Paradigmen in der explorativen
Phase befinde. Ob sich die Alltagstheorien durchsetzen und in eine paradig-
matische Phase eintreten, sei noch völlig offen. Seine Popularität gewinnen
die Alltagstheorien durch ihre scheinbare Praxisrelevanz. Aber davor warnt
Lenzen eindringlich: Theorie und Wissenschaft auf der einen Seite und Praxis
und Alltag auf der anderen Seite in eins zu setzen, sei ein tragischer Irrtum.
Die wissenschaftliche Tätigkeit selbst ist eine Praxis, wenn auch eine theoreti-
sche und die Praktiker verfügen selbst über eine Theorie. Es handele sich also
bei der Gegenüberstellung von wissenschaftlichem Wissen und Alltagswissen
nicht um ein Theorie-Praxis, sondern um ein Theorie-Theorie Problem. Erzie-
hungswissenschaft alltagstheoretisch zu orientierten bedeute daher nicht,
dass diese automatisch praxisrelevant würde, weil sie die Sprache der Prakti-
ker spreche.

Die Orientierung an der Paradigmentheorie ist eine Möglichkeit, die neueren
Entwicklungen in den Wissenschaften zu problematisieren. Sie hat gegen-
über den bisherigen Wissenschaftstheorien zumindest zwei neuartige Blick-
winkel. Sie rekonstruiert Wissenschaft nicht mehr als kontinuierlichen Prozess
von Fortschritt, Verallgemeinerung und Kumulation von Wissen, und sie
führt Wissenschaft auf ihre soziologische Dimension zurück. Wissenschaft-
ler/-innen können nicht anders, als selbst ein Teil ihrer Lebenswelt zu sein.
Alle Versuche der wissenschaftlichen Distanzierung entwickeln nur eine rela-
tive Distanz zum Wissenschaftler als Person. In diesem Sinne kann sich die
lebensweltliche bzw. symbolische Wende in den Wissenschaften auch auf
sich selbst anwenden, sie ist eine Infragestellung des gesellschaftlich exterri-
torialen Orts von Wissenschaft. Deshalb ist Kuhns Wissenschaftstheorie nicht
nur eine Theorie des Wissens und der Wahrheit, sondern eine Theorie der
Gruppen von Wissenschaftler/-innen und der Relativierung der “Wahrheit”

Kein Paradigma in
der Erziehungswis-
senschaft

Theorie-Praxis-
Verhältnis



Die diskursiven Linien - Stichworte zur Wissenschaftstheorie

158

durch den Verweis auf die Subjekte, die diese Wahrheit sprechen. Damit
unterscheidet sich der Ansatz Kuhns radikal vom kritisch rationalistischen
Ansatz Poppers (vgl. auch die Arbeiten von Gaston Bachelard 1974).

Vielleicht ist aber die Vorstellung, dass pädagogisches Wissen erst in einer
paradigmatischen Phase zum Lösen von Problemen beiträgt, also wie in den
Naturwissenschaften erst produziert und dann angewendet wird, bereits ein
Irrtum. Das Wissen der Sozialwissenschaften hat einen anderen Charakter als
das der Naturwissenschaften. Darauf weist der englische Soziologe Anthony
Giddens hin. Es ist nicht nur “Theorie” in Form allgemeiner Sätze, die Welt
erklären, sondern auch “Theorie” zur Analyse des Handelns sozialer Akteure
und ihres Bewusstseins. Es ist somit hermeneutisch. Giddens greift damit
erneut eine seit Dilthey bekannte Unterscheidung auf. Dann bestimmt er
aber weiter, dass die Eigentümlichkeit und Funktionalität des sozialwissen-
schaftlichen Wissens über das Verstehen oder Erklären der sozialen Welt
hinausgeht. Mindestens seit den Staatstheorien des 17. Jahrhunderts ist das
sozialwissenschaftliche Wissen vielmehr reflexiv auf die Welt bezogen. Es hat
die soziale Welt ebenso konstituiert, wie es sie zu verstehen erlaubt. In dem
Maße wie sozialwissenschaftliches Wissen produziert wird, wirkt es zurück in
die gesellschaftliche Praxis und konstituiert neue Realitäten (Giddens 1997,
S. 49; Giddens 1995, S. 25 f). Daher kommt es auch, dass gute sozialwissen-
schaftliche Theorien so schlicht sind:

“Sozialwissenschaftliche Theorien hingegen gründen sich in gewis-
ser Hinsicht auf Vorstellungen, die von den Handelnden, auf die
sie sich beziehen, bereits geteilt werden (wenn sie auch nicht
notwendig von ihnen diskursiv formuliert worden sein müssen).
Sind sie dann wieder ins Handeln selbst integriert worden, kann
ihre Originalität verloren gehen, sie können nur allzu geläufig
werden” (Giddens 1997, S. 48).

Das Wissen der Sozialwissenschaften ist daher untrennbar mit der sozialen
Welt verbunden. Es kann nicht als kumulierbares, von dieser Welt getrenntes
Wissen betrachtet werden, das zudem auf die eine oder andere Weise zu
Ende kommen könnte.

Es scheint also, als seien alle Auswege, mit pädagogischem Wissen zu einem
großen Ende oder einem großen Plan zu kommen bzw. dazu beizutragen
verbaut. Trotzdem ist pädagogisches Wissen nicht unnötig. Poststrukturalisti-
sche Theorie ist nicht einfach eine Negation theoretischer Begründung von
Aussagen. Auf der abstrakten philosophischen Ebene implizieren poststruk-
turalistische Ansätze eine Relationierung von Wahrheitsfragen, die zu einer
Aufweichung theoretisch zu begründender Erziehungsziele, wie z.B. “Eman-
zipation” oder “herrschaftsfreier Kommunikation” führt. Die theoretischen
Arbeiten Derridas, Foucaults und Lyotards führen zu Bedenken gegenüber
einer unreflektierten erziehungswissenschaftlichen Inanspruchnahme von
Erziehungszielen, die als universell gültig unterstellt werden, denn der mit

Sozialwissenschaf-
ten reflektieren und
produzieren gesell-
schaftliche Realiät



Theorie und Wissenschaft

159

Emanzipation operierende pädagogische Diskurs entfaltet selbst wieder eine
Machtwirkung. Er setzt qua diskursiver Praktiken ein Differenzsystem durch,
mit dem Welt in “Emanzipation” und “Unterdrückung” geschieden wird.
Erziehungswissenschaft macht sich dadurch selbst zu einem Effekt dessen,
das sie untersuchen sollte.

Um diesem Problem zu entkommen, plädieren wir für eine sozialwissen-
schaftliche Untersuchung pädagogischer Diskurse durch eine empirische
Rekonstruktion von Strukturbildungs- und Transformationsprozessen des
Erzieherischen in und durch diskursive Praktiken. Es ginge dann um die empi-
rische Untersuchung der Frage, wie diskursive Praktiken, erzieherische Reali-
tät schaffen (vgl. Foucault 1992, S. 33 ff).

Ein so gewonnenes erziehungswissenschaftliches Wissen ermöglicht es, sich
immer wieder aufs Neue reflexiv auf die Erziehungsverhältnisse in der ge-
genwärtigen gesellschaftlichen Situation zu beziehen, weil diese über die Zeit
nicht dieselben bleiben. Der Wert der Erziehungswissenschaften zeigt sich
nicht darin, was sie “erreicht” haben, sondern darin, welche analytischen und
kritischen Potentiale ihr Wissen in Anbetracht der gegenwärtigen Situation
zu bieten hat. In jeder neuen Situation kann sich sozialwissenschaftliches,
also auch erziehungswissenschaftliches Wissen, bewähren, es kann den
Stand der gegenwärtigen Diskussion aufnehmen und sich kritisch dazu in
Bezug setzen.

Die Reflexion auf die Geschichte der Erziehungspraktiken wird deshalb kei-
neswegs unnötig. Denn nur, wenn Erziehungswissenschaft die bisherigen
Reflexionspotentiale integriert, kann sie verhindern, immer wieder dasselbe
“Stück” aufzuführen und denselben “Gespenstern” zu begegnen. Das etwa
meint Marx im “18. Brumaire des Louis Bonaparte”:

“Die Menschen machen ihre eigene Geschichte, aber sie machen
sie nicht aus freien Stücken, nicht unter selbstgewählten, sondern
unter unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und überlieferten
Umständen. Die Tradition aller toten Geschlechter lastet wie ein
Alp auf dem Gehirne der Lebenden” (Marx / Engels 1960, S. 115).

Untersuchung
pädagogischer
Diskurse

Reflexiver Bezug
auf Erziehungsver-
hältnisse





161

Literatur

Adorno, Theodor W.Adorno, Theodor W.Adorno, Theodor W.Adorno, Theodor W. (1970): Erziehung zur Mündigkeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. u.a.Adorno, Theodor W. u.a.Adorno, Theodor W. u.a.Adorno, Theodor W. u.a. (Hg.) (1993): Der Positivismusstreit in der deutschen So-
ziologie. München: DTV.

Adorno, Theodor W.Adorno, Theodor W.Adorno, Theodor W.Adorno, Theodor W. / Horkheimer, Max / Horkheimer, Max / Horkheimer, Max / Horkheimer, Max (1997): Dialektik der Aufklärung. Philoso-
phische Fragmente. Frankfurt a.M.: Fischer.

Alheit, PeterAlheit, PeterAlheit, PeterAlheit, Peter (1983): Alltagsleben zur Bedeutung eine gesellschaftlichen “Restphä-
nomens”. Frankfurt a.M. u.a.: Campus.

Althusser, LouisAlthusser, LouisAlthusser, LouisAlthusser, Louis (1977): Ideologie und ideologische Staatsapparate. In: Ders.: Ideo-
logie und ideologische Staatsapparate. Hamburg: VSA.

Altvater, Elmar / Huisken, FreerkAltvater, Elmar / Huisken, FreerkAltvater, Elmar / Huisken, FreerkAltvater, Elmar / Huisken, Freerk (1973): Materialien zur politischen Ökonomie des
Ausbildungssektors. Erlangen: Politladen.

Anweiler, Oskar u.a.Anweiler, Oskar u.a.Anweiler, Oskar u.a.Anweiler, Oskar u.a. (Hg.) (1992): Bildungspolitik in Deutschland 1945-1990. Ein
historisch-vergleichender Quellenband. Opladen: Leske & Budrich.

Arbeitsgruppe BildungsberichtArbeitsgruppe BildungsberichtArbeitsgruppe BildungsberichtArbeitsgruppe Bildungsbericht am Max-Planck-Institut für Bildungsforschung
(1994): Das Bildungswesen in der Bundesrepublik Deutschland. Strukturen
und Entwicklungen im Überblick. Reinbek bei Hamburg: Rowolth.

Ariès, PhilippeAriès, PhilippeAriès, PhilippeAriès, Philippe (1981): Geschichte der Kindheit. München: DTV.

Arnold, RolfArnold, RolfArnold, RolfArnold, Rolf (1985): Deutungsmuster und pädagogisches Handeln in der Erwachse-
nenbildung. Aspekte einer Sozialpsychologie der Erwachsenenbildung und ei-
ner erwachsenenpädagagogischen Handlungstheorie. Bad Heilbrunn: Klink-
hardt.

Arnold, RolfArnold, RolfArnold, RolfArnold, Rolf (1996): Deutungslernen in der Erwachsenenbildung. Grundlinien und
Illustrationen zu einem konstruktivistischen Lernbegriff. In: Zeitschrift für Pä-
dagogik 42, Heft 5, S. 719-730.

Axmacher, DirkAxmacher, DirkAxmacher, DirkAxmacher, Dirk (1974): Erwachsenenbildung im Kapitalismus. Ein Beitrag zur politi-
schen Ökonomie des Ausbildungssektors in der BRD. Frankfurt a.M.: Fischer.

Baacke, Dieter u.a.Baacke, Dieter u.a.Baacke, Dieter u.a.Baacke, Dieter u.a. (1985): Am Ende – postmodern? Next Wave in d. Pädagogik.
Weinheim u.a.: Juventa.

Bachelard, GastonBachelard, GastonBachelard, GastonBachelard, Gaston (1974): Epistemologie. Ausgewählte Texte. Frankfurt a.M. u.a.:
Ullstein.

Baethge, Martin / Essbach, Wolfgang / Sander, E.Baethge, Martin / Essbach, Wolfgang / Sander, E.Baethge, Martin / Essbach, Wolfgang / Sander, E.Baethge, Martin / Essbach, Wolfgang / Sander, E. (1973): Zur analytischen Bedeu-
tung der politökonomischen Kategorie hinsichtlich der Erfassung bildungspoli-
tischer Entscheidungsprozesse in der BRD. In: Altvater, Elmar/ Huisken,
Freerk: a.a.O.

Bast, RolandBast, RolandBast, RolandBast, Roland (1996): Kulturkritik und Erziehung. Anspruch und Grenzen der Reform-
pädagogik. Dortmund: Projekt-Verlag.



Literatur

162

Beck, UlrichBeck, UlrichBeck, UlrichBeck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beck, UlrichBeck, UlrichBeck, UlrichBeck, Ulrich / Beck-Gernsheim, Elisabeth/ Beck-Gernsheim, Elisabeth/ Beck-Gernsheim, Elisabeth/ Beck-Gernsheim, Elisabeth (1994): Riskante Freiheiten. Individualisie-
rung in modernen Gesellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beck, UlrichBeck, UlrichBeck, UlrichBeck, Ulrich (1996): Das ‚eigene Leben’ in die eigene Hand nehmen. In: Pädagogik 7-
8, S. 41-47.

Beck, Ulrich / Giddens, Anthony / Lash, ScottBeck, Ulrich / Giddens, Anthony / Lash, ScottBeck, Ulrich / Giddens, Anthony / Lash, ScottBeck, Ulrich / Giddens, Anthony / Lash, Scott (1996): Reflexive Modernisierung.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Becker, Egon / Jungblut, GerdBecker, Egon / Jungblut, GerdBecker, Egon / Jungblut, GerdBecker, Egon / Jungblut, Gerd (1972): Strategien der Bildungsproduktion. Eine
Untersuchung über Bildungsökonomie. Curriculum-Entwicklung und Didaktik
im Rahmen systemkonformer Qualifikationsplanung. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Benner, Dietrich u.a.Benner, Dietrich u.a.Benner, Dietrich u.a.Benner, Dietrich u.a. (1978): Entgegnungen zum Bonner Forum ‚Mut zur Erzie-
hung’. München: Urban & Schwarzberg.

Benner, Dietrich / Lenzen, Dieter / Otto, Hans-UweBenner, Dietrich / Lenzen, Dieter / Otto, Hans-UweBenner, Dietrich / Lenzen, Dieter / Otto, Hans-UweBenner, Dietrich / Lenzen, Dieter / Otto, Hans-Uwe (Hg.) (1992): Erziehungswis-
senschaft zwischen Modernisierung und Modernitätskrise. Beiträge zum 13.
Kongreß der Deutschen Gesellschaft für Erziehungswissenschaft vom 16.-18.
März 1992 in der Freien Universität Berlin. Zeitschrift für Pädagogik, 29. Bei-
heft.

Berger, Peter L. / Luckmann, ThomasBerger, Peter L. / Luckmann, ThomasBerger, Peter L. / Luckmann, ThomasBerger, Peter L. / Luckmann, Thomas (1997): Die gesellschaftliche Konstruktion von
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt a.M.: Fischer.

Bernstein, BasilBernstein, BasilBernstein, BasilBernstein, Basil (1970): Soziale Struktur, Sozialisation und Sprachverhalten. Aufsätze
1958-1970. Amsterdam: de Munster.

Beutler, KurtBeutler, KurtBeutler, KurtBeutler, Kurt (1990): Bemerkungen zur Anwendung der hermeneutischen Methode
in der Auseinandersetzung zwischen Adalbert Rang und Ulrich Herrmann. In:
Keim, Wolfgang (Hg.), Erziehungswissenschaft und Nationalsozialismus. Eine
kritische Positionsbestimmung. Marburg: BdWi.

Blaß, Josef LeonardBlaß, Josef LeonardBlaß, Josef LeonardBlaß, Josef Leonard (1978): Modelle pädagogischer Theoriebildung. Bd. 1. Stuttgart
u.a.: Kohlhammer.

Bollenbeck, GeorgBollenbeck, GeorgBollenbeck, GeorgBollenbeck, Georg (1994): Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen
Deutungsmusters. Frankfurt am Main u.a.: Insel-Verlag

Born, ArminBorn, ArminBorn, ArminBorn, Armin (1991): Geschichte der Erwachsenenbildungsforschung. Bad Heilbrunn:
Klinkhardt.

Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre (1970): Der Habitus als Vermittlung zwischen Struktur und Praxis.
In: Ders.: Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre / Passeron, Jean ClaudeBourdieu, Pierre / Passeron, Jean ClaudeBourdieu, Pierre / Passeron, Jean ClaudeBourdieu, Pierre / Passeron, Jean Claude (1971): Die Illusion der Chancen-
gleichheit. Stuttgart: Klett.

Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre (1982): Die feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Ur-
teilskraft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.



Literatur

163

Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre Bourdieu, Pierre (2001): Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen
Feldes. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Braudel, FernandBraudel, FernandBraudel, FernandBraudel, Fernand (1977): Geschichte und Sozialwissenschaften. Die longue durée.
In: Bloch, Marcel / Braudel, Fernand / Febvre, Lucien u.a.: Schrift und Materie
der Geschichte. Vorschläge zur systematischen Aneignung historischer Pro-
zesse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brezinka, WolfgangBrezinka, WolfgangBrezinka, WolfgangBrezinka, Wolfgang (1971): Von der Pädagogik zur Erziehungswissenschaft. Wein-
heim u.a.: Beltz.

Brezinka, WolfgangBrezinka, WolfgangBrezinka, WolfgangBrezinka, Wolfgang (1978): Metatheorie der Erziehung. München u.a.: Ernst Rein-
hardt.

Brezinka, Wolfgang Brezinka, Wolfgang Brezinka, Wolfgang Brezinka, Wolfgang (1988): Über den begrenzten Nutzen wissenschaftstheoreti-
scher Reflexion für ein System der Erziehungswissenschaft. In: Zeitschrift für
Pädagogik 2/1988, S. 247-269.

Bröckling, Ulrich / Krassmann, Susanne / Lemke, ThomasBröckling, Ulrich / Krassmann, Susanne / Lemke, ThomasBröckling, Ulrich / Krassmann, Susanne / Lemke, ThomasBröckling, Ulrich / Krassmann, Susanne / Lemke, Thomas (2000): Gouvernemen-
talität der Gegenwart. Studien zur Ökonomisierung des Sozialen. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Bungenstab, Karl-ErnstBungenstab, Karl-ErnstBungenstab, Karl-ErnstBungenstab, Karl-Ernst (1970): Umerziehung zur Demokratie? Reeducation-Politik
im Bildungswesen der US-Zone 1945-49. Düsseldorf: Bertelsmann.

Capra, FritjofCapra, FritjofCapra, FritjofCapra, Fritjof (1984): Wendezeit. Bausteine für ein neues Weltbild. Bern: Scherz.

Combe, Arno / Buchen, SylviaCombe, Arno / Buchen, SylviaCombe, Arno / Buchen, SylviaCombe, Arno / Buchen, Sylvia (1996): Belastungen von Lehrerinnen und Lehrern.
Fallstudien zur Bedeutung alltäglicher Handlungsabläufe an unterschiedlichen
Schulformen. Weinheim u.a.: Juventa.

Deutscher Ausschuss für das Erziehungs- und BildungswesenDeutscher Ausschuss für das Erziehungs- und BildungswesenDeutscher Ausschuss für das Erziehungs- und BildungswesenDeutscher Ausschuss für das Erziehungs- und Bildungswesen (1960): Zur Situation
und Aufgabe der deutschen Erwachsenenbildung. Stuttgart: Klett.

Deutscher BildungsratDeutscher BildungsratDeutscher BildungsratDeutscher Bildungsrat (1969): Begabung und Lernen. Gutachten und Studien zur
Bildungskommission 4. Stuttgart: Klett.

Deutscher BildungsratDeutscher BildungsratDeutscher BildungsratDeutscher Bildungsrat (1970): Strukturplan für das Bildungswesen. Empfehlungen
der Bildungskommission. Stuttgart: Klett.

Dewe, Bernd / Frank, Günther / Huge, WolfgangDewe, Bernd / Frank, Günther / Huge, WolfgangDewe, Bernd / Frank, Günther / Huge, WolfgangDewe, Bernd / Frank, Günther / Huge, Wolfgang (1988): Theorien der Erwachse-
nenbildung. Ein Handbuch. München: Max Hueber.

Dickau, JoachimDickau, JoachimDickau, JoachimDickau, Joachim (1980): Die Erwachsenenbildung und ihre Theorie im Zusammen-
hang der deutschen Nachkriegsentwicklung. In: Beinke, Lothar u.a.: Zu-
kunftsaufgabe Weiterbildung. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.

Dilthey, WilhelmDilthey, WilhelmDilthey, WilhelmDilthey, Wilhelm (1962): Gesammelte Schriften. Leipzig u.a.: Teubner.

Dräger, HorstDräger, HorstDräger, HorstDräger, Horst (1993): Die Erwachsenenbildung der “neuen Richtung” in ordnungs-
politischer Perspektive – Ein Interpretationsvorschlag. In: Report – Literatur-
und Forschungsreport Weiterbildung. 31, S. 47-52.

Erdberg, Robert vonErdberg, Robert vonErdberg, Robert vonErdberg, Robert von (1960): Betrachtungen zur alten und neuen Richtung im freien
Volksbildungswesen (1921). In: Henningsen, Jürgen: Die neue Richtung in der
Weimarer Zeit. Stuttgart: Klett.



Literatur

164

Feidl-Merz, HildegardFeidl-Merz, HildegardFeidl-Merz, HildegardFeidl-Merz, Hildegard (1975): Erwachsenenbildung seit 1945. Ausgangsbedingun-
gen und Entwicklungstendenzen in der Bundesrepublik. Köln: Kiepenheuer
und Wietsch.

Flitner, AndreasFlitner, AndreasFlitner, AndreasFlitner, Andreas (1967): Wege zur pädagogischen Anthropologie. Heidelberg: Quelle
& Meyer.

Flitner, WilhelmFlitner, WilhelmFlitner, WilhelmFlitner, Wilhelm (1921): Laienbildung. Jena: Diederichs.

Flitner, WilhelmFlitner, WilhelmFlitner, WilhelmFlitner, Wilhelm (1930a): Extensive und intensive Volksbildung. In: Hefte für Büche-
reiwesen 14, S. 1-10.

Flitner, WilhelmFlitner, WilhelmFlitner, WilhelmFlitner, Wilhelm (1930b): Zur Frage der Neutralität in der Volksbildung. In: Hefte für
Büchereiwesen 14, S. 106-108.

Flitner, WilhelmFlitner, WilhelmFlitner, WilhelmFlitner, Wilhelm (1933): Systematische Pädagogik. Versuch eines Grundrisses zur
Allgemeinen Erziehungswissenschaft. Breslau: Hirt.

Flitner, Wilhelm / Kudritzki, GerhardFlitner, Wilhelm / Kudritzki, GerhardFlitner, Wilhelm / Kudritzki, GerhardFlitner, Wilhelm / Kudritzki, Gerhard (Hg.) (1962): Die deutsche Reformpädagogik.
Band 2. Ausbau und Selbstkritik. Düsseldorf: Küpper.

Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J. (1984): Zur Rezeption von alltagsweltlich-orientierten Theorien
in der Erwachsenenbildung In: Literatur- und Forschungsreport Weiterbildung
14. S. 1-11.

Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J. (1987): Alltagsbewußtsein in der Erwachsenenbildung. Zur
legitimatorischen und didaktischen Konkretisierung einer alltagsweltlich-
orientierten Erwachsenenbildung. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J. (1992): Moderne und Bildung: modernitätstheoretische Studie
zur sozialwissenschaftlichen Reformulierung allgemeiner Bildung. Weinheim:
Deutscher Studien Verlag.

Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J. (1998): Allgemeine Bildung unter Bedingungen radikaler Plura-
lität. In: Jahnke, Jürgen (Hg.): Aufklärung – Projekt der Vernunft. Pfaffenwei-
ler: Centaurus.

Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J. (2002a): Selbstgesteuertes Lernen und Modernisierungsimpe-
rative in der Erwachsenen- und Weiterbildung. In: Zeitschrift für Pädagogik
48, Heft 2, S. 242-261.

Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J.Forneck, Hermann J. (2002b): Methodisches Handeln in der Erwachsenenbildung.
In: Ders./ Lippitz, Wilfried (Hg.): Literalität und Bildung. Marburg: Tectum, S.
91-113.

Foucault, MichelFoucault, MichelFoucault, MichelFoucault, Michel (ohne Jahr): Von der Freundschaft als Lebensweise. Berlin: Merve.

Foucault, MichelFoucault, MichelFoucault, MichelFoucault, Michel (1986): Archäologie des Wissens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, MichelFoucault, MichelFoucault, MichelFoucault, Michel (1988): Für eine Kritik der politischen Vernunft. In: Lettre Internati-
onal 58, Heft 1, S. 58-66.

Foucault, Michel Foucault, Michel Foucault, Michel Foucault, Michel (1989): Der gebrauch der Lüste. Sexualität und wahrheit Bd. 2.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp

Foucault, Michel Foucault, Michel Foucault, Michel Foucault, Michel (1991): Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, MichelFoucault, MichelFoucault, MichelFoucault, Michel (1992): Was ist Kritik? Berlin: Merve.



Literatur

165

Foucault, MichelFoucault, MichelFoucault, MichelFoucault, Michel (1993): Die politische Technologie der Individuen. In: Ders. u.a.:
Technologien des Selbst. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, MichelFoucault, MichelFoucault, MichelFoucault, Michel (1994): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel Foucault, Michel Foucault, Michel Foucault, Michel (1996): Diskurs und Wahrheit. Die Problematisierung der Parhhesia.
Berlin: Merve.

Foucault, MichelFoucault, MichelFoucault, MichelFoucault, Michel (1999): In Verteidigung der Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Friedeburg, Ludwig vonFriedeburg, Ludwig vonFriedeburg, Ludwig vonFriedeburg, Ludwig von (1989): Bildungsreform in Deutschland. Geschichte und
gesellschaftlicher Widerspruch. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Führ, ChristophFühr, ChristophFühr, ChristophFühr, Christoph (1997): Deutsches Bildungswesen seit 1945. Grundzüge und Prob-
leme. Neuwied u.a.: Luchterhand.

Gadamer, Hans-GeorgGadamer, Hans-GeorgGadamer, Hans-GeorgGadamer, Hans-Georg (1986): Wahrheit und Methode. Tübingen: Mohr.

Giddens, Anthony (1995): Konsequenzen der Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gadamer, Hans-GeorgGadamer, Hans-GeorgGadamer, Hans-GeorgGadamer, Hans-Georg (1997): Die Konstitution der Gesellschaft. Frankfurt a.M. u.a.:
Campus.

Glaser, HermannGlaser, HermannGlaser, HermannGlaser, Hermann (2000): Deutsche Kultur. Ein historischer Überblick von 1945 bis
zur Gegenwart. Bonn: Hanser.

Görtemaker, ManfredGörtemaker, ManfredGörtemaker, ManfredGörtemaker, Manfred (1999): Geschichte der Bundesrepublik Deutschland: von der
Gründung bis zur Gegenwart. München: Beck.

Habermas, JürgenHabermas, JürgenHabermas, JürgenHabermas, Jürgen (1970): Erkenntnis und Interesse. In: Ders.: Technik und Wissen-
schaft als ‚Ideologie’. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, JürgenHabermas, JürgenHabermas, JürgenHabermas, Jürgen (1982): Zur Logik der Sozialwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Habermas, JürgenHabermas, JürgenHabermas, JürgenHabermas, Jürgen (1990): Die Moderne – ein unvollendetes Projekt. Philosophisch-
politische Aufsätze 1977-1990. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, JürgenHabermas, JürgenHabermas, JürgenHabermas, Jürgen (1998): Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Heimann, PaulHeimann, PaulHeimann, PaulHeimann, Paul (1972): Didaktik 1965. In: Ders. u.a.: Unterricht. Analyse und Pla-
nung. Hannover u.a.: Schroedel, S. 7-12.

Helmer, KarlHelmer, KarlHelmer, KarlHelmer, Karl (1987): Aspekte einer historischen Topologie des Führens. In: Knoll,
Joachim/ Schoeps, Julius: Die Jugendbewegung. Opladen: Leske & Budrich.

Herrlitz, Hans-Georg / Hopf, Wulf / Tietze, HartmutHerrlitz, Hans-Georg / Hopf, Wulf / Tietze, HartmutHerrlitz, Hans-Georg / Hopf, Wulf / Tietze, HartmutHerrlitz, Hans-Georg / Hopf, Wulf / Tietze, Hartmut (1993): Deutsche Schulge-
schichte von 1800 bis zur Gegenwart. Weinheim u.a.: Juventa.

Herrmann, Ulrich / Oelkers, JürgenHerrmann, Ulrich / Oelkers, JürgenHerrmann, Ulrich / Oelkers, JürgenHerrmann, Ulrich / Oelkers, Jürgen (Hg.) (1988): Pädagogik und Nationalsozialis-
mus. Zeitschrift für Pädagogik, Beiheft 22. Weinheim u.a.: Beltz.

Herzog, WalterHerzog, WalterHerzog, WalterHerzog, Walter (1988): Pädagogik als Fiktion? Zur Begründung eines Systems der
Erziehungswissenschaft bei Wolfgang Brezinka. in: Zeitschrift für Pädagogik
34 Heft 1, S. 87-108.

Herzog, Walter Herzog, Walter Herzog, Walter Herzog, Walter (2002): Zeitgemäße Erziehung. Die Konstruktion pädagogischer
Wirklichkeit. Weilerswist: Velbrück.



Literatur

166

Heydorn, Heinz-JoachimHeydorn, Heinz-JoachimHeydorn, Heinz-JoachimHeydorn, Heinz-Joachim (1972): Zu einer Neufassung des Bildungsbegriffs. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Hiegemann / SwobodaHiegemann / SwobodaHiegemann / SwobodaHiegemann / Swoboda (Hg.) (1994): Handbuch der Medienpädagogik. Opladen:
Leske & Budrich.

Hirsch, JoachimHirsch, JoachimHirsch, JoachimHirsch, Joachim (1995): Der nationale Wettbewerbsstaat. Staat, Demokratie und
Politik im globalen Kapitalismus. Berlin u.a.: ID Archiv.

Hitzler, Ronald / Honer, AnneHitzler, Ronald / Honer, AnneHitzler, Ronald / Honer, AnneHitzler, Ronald / Honer, Anne (Hg.) (1997): Sozialwissenschaftliche Hermeneutik.
Eine Einführung. Opladen: Leske & Budrich.

Hoffmann, DietrichHoffmann, DietrichHoffmann, DietrichHoffmann, Dietrich (Hg.) (1991): Bilanz der Paradigmendiskussion in der Erzie-
hungswissenschaft. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Hofmann, WalterHofmann, WalterHofmann, WalterHofmann, Walter (1960): Gestaltende Volksbildung. In: Henningsen, Jürgen (Hg.):
Die neue Richtung in der Weimarer Zeit. Stuttgart: Klett.

Horkheimer, MaxHorkheimer, MaxHorkheimer, MaxHorkheimer, Max (1992): Traditionelle und kritische Theorie. In: Ders.: Traditionelle
und kritische Theorie. Fünf Aufsätze. Frankfurt a.M.: Fischer.

Hügli, Anton / Lübcke, PaulHügli, Anton / Lübcke, PaulHügli, Anton / Lübcke, PaulHügli, Anton / Lübcke, Paul (Hg.) (2000): Philosophielexikon. Reinbek bei Hamburg:
Rowolth.

Huisken, FreerkHuisken, FreerkHuisken, FreerkHuisken, Freerk (1972): Zur Kritik bürgerlicher Didaktik und Bildungsökonomie.
München: List.

Humboldt, Wilhelm vonHumboldt, Wilhelm vonHumboldt, Wilhelm vonHumboldt, Wilhelm von (1999): Theorie der Bildung des Menschen. In: Ders.: Ge-
sammelte Werke. Band 1. Schriften zur Anthropologie und Geschichte. Mun-
dus.

Hurrelmann, Klaus / Ulich, DieterHurrelmann, Klaus / Ulich, DieterHurrelmann, Klaus / Ulich, DieterHurrelmann, Klaus / Ulich, Dieter (1980/1991): Handbuch der Sozialisationsfor-
schung. Weinheim u.a.: Beltz.

Ingenkamp, Karlheinz u.a.Ingenkamp, Karlheinz u.a.Ingenkamp, Karlheinz u.a.Ingenkamp, Karlheinz u.a. (Hg.) (1992): Empirische Pädagogik 1970-1990. Eine
Bestandsaufnahme der Forschung in der Bundesrepublik Deutschland. Band I.
Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Inglehart, RonaldInglehart, RonaldInglehart, RonaldInglehart, Ronald (1989): Kultureller Umbruch: Wertwandel in der westlichen Welt.
Frankfurt a.M. u.a.: Campus.

Inkeles, A.Inkeles, A.Inkeles, A.Inkeles, A. (1984): Was heißt ‚individuelle Modernität‘? In: Schöfthaler, T. / Gold-
schmidt, D. (Hg.): Soziale Struktur und Vernunft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kade, Jochen / Geißler, HaraldKade, Jochen / Geißler, HaraldKade, Jochen / Geißler, HaraldKade, Jochen / Geißler, Harald (1982): Die Bildung Erwachsener. München u.a.:
Urban & Schwarzberg.

Kade, Jochen Kade, Jochen Kade, Jochen Kade, Jochen (1993): Aneignungsverhältnisse diesseits und jenseits der Erwachse-
nenbildung. In: Zeitschrift für Pädagogik 39, H.3, 391-408.

Kade, Jochen / Seitter, WolfgangKade, Jochen / Seitter, WolfgangKade, Jochen / Seitter, WolfgangKade, Jochen / Seitter, Wolfgang (1998): Bildung – Risiko – Genuß. Dimensionen
und Ambivalenzen lebenslangen Lernens in der Moderne. In: Brödel, Rainer
(Hg.): Lebenslanges Lernen – lebensbegleitende Bildung. Neuwied: Luchter-
hand. Kamper, Dietmar / Wulf, Christoph (1982): Die Wiederkehr des Kör-
pers. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kant, ImmanuelKant, ImmanuelKant, ImmanuelKant, Immanuel (1968): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In: Ders.:
Kants Werke. Berlin u.a.: de Gruyter.



Literatur

167

Kerbs, Diethart / Reulecke, JürgenKerbs, Diethart / Reulecke, JürgenKerbs, Diethart / Reulecke, JürgenKerbs, Diethart / Reulecke, Jürgen (Hg.) (1998): Handbuch der deutschen Reform-
bewegungen 1880-1933. Wuppertal: Peter Hammer Verlag.

Kipp, M. u.a.Kipp, M. u.a.Kipp, M. u.a.Kipp, M. u.a. (1992): Paradoxien in der beruflichen Aus- und Weiterbildung. Zur
Kritik ihrer Modernitätskrisen. Frankfurt a.M.: GAFB.

Klafki, WolfgangKlafki, WolfgangKlafki, WolfgangKlafki, Wolfgang (1964): Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. Weinheim u.a.:
Beltz.

Klafki, WolfgangKlafki, WolfgangKlafki, WolfgangKlafki, Wolfgang (1976): Aspekte einer kritisch-konstruktiven Erziehungswissen-
schaft. Gesammelte Beiträge zur Theorie-Praxis-Diskussion. Weinheim u.a.:
Beltz.

Klemm, KlausKlemm, KlausKlemm, KlausKlemm, Klaus (1990): Bildungsgesamtplan `90. Weinheim und München: Juventa.

Kluge, Friedrich Kluge, Friedrich Kluge, Friedrich Kluge, Friedrich (2002): Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Berlin:
de Gruyter.

Kocka, JürgenKocka, JürgenKocka, JürgenKocka, Jürgen (1977): Sozialgeschichte. Göttingen: Vandenhoeck.

Köhler, H.Köhler, H.Köhler, H.Köhler, H. (1992): Bildungsbeteiligung und Sozialstruktur in der Bundesrepublik. Zu
Stabilität und Wandel der Ungleichheit von Bildungschancen. Studien und Be-
richte 53. Berlin: Max-Planck-Institut für Bildungsforschung.

Krüger, Heinz-HermannKrüger, Heinz-HermannKrüger, Heinz-HermannKrüger, Heinz-Hermann (1997): Einführung in Theorien und Methoden der Erzie-
hungswissenschaft. Opladen: Leske & Budrich.

Krumm, VolkerKrumm, VolkerKrumm, VolkerKrumm, Volker (1995): Kritisch-rationale Erziehungswissenschaft. In: Lenzen, Dieter /
Mollenhauer, Klaus (Hg.): Theorien und Grundbegriffe der Erziehung und Bil-
dung. Enzyklopädie Erziehungswissenschaft Bd. 1. Stuttgart: Klett.

Kuhlemann, Frank-MichaelKuhlemann, Frank-MichaelKuhlemann, Frank-MichaelKuhlemann, Frank-Michael (1991): Schulen, Hochschulen, Lehrer. In: Berg, Christa:
Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Band IV 1870-1918. Von der
Reichsgründung bis zum Ende des ersten Weltkrieges. München: Beck.

Kuhn, Thomas S.Kuhn, Thomas S.Kuhn, Thomas S.Kuhn, Thomas S. (1973): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Kunstreich, TimmKunstreich, TimmKunstreich, TimmKunstreich, Timm (2000): Grundkurs soziale Arbeit: sieben Blicke auf Geschichte und
Gegenwart sozialer Arbeit. Bielefeld: Kleine.

Langewiesche, DieterLangewiesche, DieterLangewiesche, DieterLangewiesche, Dieter (1989): Erwachsenenbildung. In: Langewiesche, Dieter /
Tenorth, Heinz-Elmar: Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Band V
1918-1945. Die Weimarer Republik und die nationalsozialistische Diktatur.
München: Beck.

Lassahn, RudolfLassahn, RudolfLassahn, RudolfLassahn, Rudolf (1993): Einführung in die Pädagogik. Heidelberg: Quelle & Meyer.

Le Goff, Jacques / Chartier, Roger / Revel, JacquesLe Goff, Jacques / Chartier, Roger / Revel, JacquesLe Goff, Jacques / Chartier, Roger / Revel, JacquesLe Goff, Jacques / Chartier, Roger / Revel, Jacques (Hg.) (1990): Die Rückerobe-
rung des historischen Denkens. Frankfurt a.M.: Fischer.

Lenzen, Dieter Lenzen, Dieter Lenzen, Dieter Lenzen, Dieter (1976): Die Struktur der Erziehung und des Unterrichts. Kronberg:
Athenäus.

Lenzen, DieterLenzen, DieterLenzen, DieterLenzen, Dieter (1978): Bildungspolitik und pädagogischer Alltag. Tendenzwende in
der Erziehungswissenschaft? In: Betrifft Erziehung 11, Heft 5, S. 38-40.



Literatur

168

Lenzen, DieterLenzen, DieterLenzen, DieterLenzen, Dieter (1980): “Alltagswende” – Paradigmenwechsel? In: Lenzen, Dieter
(Hg.): Pädagogik und Alltag: Methoden und Ergebnisse alltagsorientierter
Forschung in d. Erziehungswiss. Stuttgart: Klett-Cotta.

Lenzen, DieterLenzen, DieterLenzen, DieterLenzen, Dieter (1985): Mythologie der Kindheit: die Verewigung des Kindl. in der
Erwachsenenkultur: versteckte Bilder u. vergessene Geschichten. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Lenzen, Dieter / Luhmann, NiklasLenzen, Dieter / Luhmann, NiklasLenzen, Dieter / Luhmann, NiklasLenzen, Dieter / Luhmann, Niklas (1997) (Hg.): Bildung und Weiterbildung im Er-
ziehungssystem. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Litt, TheodorLitt, TheodorLitt, TheodorLitt, Theodor (1929): Führen oder Wachsen lassen. Eine Erörterung des pädagogi-
schen Grundproblems. Leipzig u.a.: Teubner.

Litt, TheodorLitt, TheodorLitt, TheodorLitt, Theodor (1965): Pädagogik und Kultur. Kleine pädagogische Schriften 1918-
1926. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

Luckmann, ThomasLuckmann, ThomasLuckmann, ThomasLuckmann, Thomas (Hg.) (1998): Moral im Alltag. Sinnvermittlung und moralische
Kommunikation in intermediären Institutionen. Gütersloh: Verlag Bertelsmann
Stiftung.

Luhmann, Niklas Luhmann, Niklas Luhmann, Niklas Luhmann, Niklas (1991): Soziologie des Risikos. Berlin u.a.: de Gruyter.

Luhmann, NiklasLuhmann, NiklasLuhmann, NiklasLuhmann, Niklas (2002): Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Lyotard, Jean-FrançoisLyotard, Jean-FrançoisLyotard, Jean-FrançoisLyotard, Jean-François (1994): Das Postmoderne Wissen. Wien: Passagen.

Lyotard, Jean-FrançoisLyotard, Jean-FrançoisLyotard, Jean-FrançoisLyotard, Jean-François (1987): Der Widerstreit. München: Fink

Mader, WilhelmMader, WilhelmMader, WilhelmMader, Wilhelm: Der Beitrag der Sozialwissenschaften für eine Didaktik der Erwach-
senenbildung. In: Tietgens, Hans (Hg.): Didaktische Dimensionen der Erwach-
senenbildung. Frankfurt a.M.: Pädagogische Arbeitsstelle des DVV.

Mann, AlfredMann, AlfredMann, AlfredMann, Alfred (1948): Denkendes Volk, volkhaftes Denken. Grundsteine zum Bau der
deutschen Volkshochschule. Braunschweig: Westermann.

Markert, WernerMarkert, WernerMarkert, WernerMarkert, Werner (1973): Erwachsenenbildung als Ideologie. Zur Kritik ihrer Theorien
im Kapitalismus. München: List.

Marotzki, Winfried / Sünker, HeinzMarotzki, Winfried / Sünker, HeinzMarotzki, Winfried / Sünker, HeinzMarotzki, Winfried / Sünker, Heinz (1992): Kritische Erziehungswissenschaft –
Moderne – Postmoderne, Bd. 1. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Marotzki, Winfried / Sünker, HeinzMarotzki, Winfried / Sünker, HeinzMarotzki, Winfried / Sünker, HeinzMarotzki, Winfried / Sünker, Heinz (1993): Kritische Erziehungswissenschaft –
Moderne – Postmoderne, Bd. 2. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Marx, Karl / Engels, FriedrichMarx, Karl / Engels, FriedrichMarx, Karl / Engels, FriedrichMarx, Karl / Engels, Friedrich (1960): Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte. In:
dies.: Werke (MEW) Band 8.

Masschelein, Jan / Wimmer, MichaelMasschelein, Jan / Wimmer, MichaelMasschelein, Jan / Wimmer, MichaelMasschelein, Jan / Wimmer, Michael (1996): Alterität, Pluralität, Gerechtigkeit:
Randgänge der Pädagogik. Sankt Augustin: Academia-Verl.: Leuven: Leuven
Univ.-Press.

Matthes, EvaMatthes, EvaMatthes, EvaMatthes, Eva (1998): Geisteswissenschaftliche Pädagogik in der NS-Zeit. Politische
und pädagogische Verarbeitungsversuche. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

Mead, George-HerbertMead, George-HerbertMead, George-HerbertMead, George-Herbert (1998): Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des
Sozialbehaviorismus. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.



Literatur

169

Meadows, DennisMeadows, DennisMeadows, DennisMeadows, Dennis (1972): Die Grenzen des Wachstums. Bericht des Club of Rome
zur Lage der Menschheit. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt.

Meder, NorbertMeder, NorbertMeder, NorbertMeder, Norbert (1987): Der Sprachspieler. Der postmoderne Mensch oder das Bil-
dungsideal im Zeitalter der neuen Technologien. Köln: Janus-Presse.

Meuser, Michael / Sackmann, ReinholdMeuser, Michael / Sackmann, ReinholdMeuser, Michael / Sackmann, ReinholdMeuser, Michael / Sackmann, Reinhold (1991): Zur Einführung: Deutungsmuster-
ansatz und empirische Wissenssoziologie. In: Meuser, Michael / Sackmann,
Reinhold: Analyse sozialer Deutungsmuster. Pfaffenweiler: Centaurus.

Meuser, Michael / Lüders, ChristianMeuser, Michael / Lüders, ChristianMeuser, Michael / Lüders, ChristianMeuser, Michael / Lüders, Christian (2000): Deutungsmusteranalyse. In: Hitzler,
Ronald/ Honer, Anne: Sozialwissenschaftliche Hermeneutik. Opladen: Leske &
Budrich.

Mollenhauer, KlausMollenhauer, KlausMollenhauer, KlausMollenhauer, Klaus (1968): Erziehung und Emanzipation. Polemische Skizzen. Mün-
chen u.a.: Juventa.

Mollenhauer, KlausMollenhauer, KlausMollenhauer, KlausMollenhauer, Klaus (1972): Theorien zum Erziehungsprozeß. München u.a.: Juven-
ta.

Mollenhauer, KlausMollenhauer, KlausMollenhauer, KlausMollenhauer, Klaus (1980): Einige erziehungswissenschaftliche Probleme im Zu-
sammenhang der Erforschung von “Alltagswelten Jugendlicher”. In: Lenzen,
Dieter (Hg.): a.a.O.

Negt, OskarNegt, OskarNegt, OskarNegt, Oskar (1981): Soziologische Phantasie und exemplarisches Lernen. Zur Theorie
und Praxis der Arbeiterbildung. Frankfurt a.M. u.a.: Europäische Verlagsan-
stalt.

Nittel, DieterNittel, DieterNittel, DieterNittel, Dieter (1996): Die Pädagogisierung der Privatwirtschaft und die Ökonomisie-
rung der öffentlich verantworteten Erwachsenenbildung. In: Zeitschrift für
Pädagogik 42, Heft 5, S. 731-750.

Nohl, HerrmannNohl, HerrmannNohl, HerrmannNohl, Herrmann (1961): Die pädagogische Bewegung in Deutschland und ihre Theo-
rie. Frankfurt a.M.: Schulte – Bulmke.

Oelkers, JürgenOelkers, JürgenOelkers, JürgenOelkers, Jürgen (1981): Pädagogischer Geist und erzieherisches Handeln. In: Zeit-
schrift für Pädagogik 27, H.4, S. 739-767.

Oelkers, JürgenOelkers, JürgenOelkers, JürgenOelkers, Jürgen (1996): Reformpädagogik. Weinheim u.a.: Juventa.

Oerter, Rolf / Montada, LeoOerter, Rolf / Montada, LeoOerter, Rolf / Montada, LeoOerter, Rolf / Montada, Leo (1982): Entwicklungspsychologie. Ein Lehrbuch. Mün-
chen u.a.: Urban & Schwarzenberg.

Olbrich, JosefOlbrich, JosefOlbrich, JosefOlbrich, Josef (2001): Geschichte der Erwachsenenbildung in Deutschland. Bonn:
Bundeszentrale für politische Bildung.

Ottomeyer, KlausOttomeyer, KlausOttomeyer, KlausOttomeyer, Klaus (1977): Ökonomische Zwänge und menschliche Beziehungen.
Soziales Verhalten im Kapitalismus. Reinbek bei Hamburg: Rowolth.

Ottomeyer, Klaus / Wedekind, ErhardOttomeyer, Klaus / Wedekind, ErhardOttomeyer, Klaus / Wedekind, ErhardOttomeyer, Klaus / Wedekind, Erhard (1996): Alltag. In: CD-Rom der Pädagogik.

Pankoke, EckartPankoke, EckartPankoke, EckartPankoke, Eckart (2001): Soziale Bewegung. In: Schäfers, Bernhard (Hg.): Grundbeg-
riffe der Soziologie. Opladen: Leske & Budrich.

Picht, GeorgPicht, GeorgPicht, GeorgPicht, Georg (1964): Die deutsche Bildungskatastrophe. Analyse und Dokumentati-
on. Olten: Walter.

Pleines, Jürgen-EckardtPleines, Jürgen-EckardtPleines, Jürgen-EckardtPleines, Jürgen-Eckardt (1989): Studien zur Bildungstheorie (1971 - 1988). Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.



Literatur

170

Podewils, Graf Clemens vonPodewils, Graf Clemens vonPodewils, Graf Clemens vonPodewils, Graf Clemens von (Hg.) (1975): Tendenzwende Zur geistigen Situation
der Bundesrepublik Deutschland. Stuttgart: Klett.

Pongratz, Ludwig A.Pongratz, Ludwig A.Pongratz, Ludwig A.Pongratz, Ludwig A. (1990): Schule im Dispositiv der Macht – Pädagogische Reflexi-
onen im Anschluß an Michel Foucault. In: Vierteljahresschrift für wissen-
schaftliche Pädagogik 66, S. 289-308.

Potsdamer AbkommenPotsdamer AbkommenPotsdamer AbkommenPotsdamer Abkommen 1945. In: Amtsblatt des Alliierten Kontrollrats in Deutsch-
land, Supplement Nr. 1, Berlin 1946 [http://www.bundestag.de].

Reischmann, JostReischmann, JostReischmann, JostReischmann, Jost (1995): Lernen en passant. Die vergessene Dimension. Die Kehrsei-
te der Professionalisierung in der Erwachsenenbildung. In: Grundlagen der
Weiterbildung 6, Heft 4, S. 200-204.

Röhrs, HermannRöhrs, HermannRöhrs, HermannRöhrs, Hermann (1991): Die Reformpädagogik: Ursprung und Verlauf unter interna-
tionalem Aspekt. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Roth, HeinrichRoth, HeinrichRoth, HeinrichRoth, Heinrich (1962): Die realistische Wendung in der pädagogischen Forschung.
In: Neue Sammlung 2. S. 481ff.

Roth, LutzRoth, LutzRoth, LutzRoth, Lutz (1983): Die Erfindung des Jugendlichen. Weinheim: Juventa.

Rousseau, Jean-JacquesRousseau, Jean-JacquesRousseau, Jean-JacquesRousseau, Jean-Jacques (1962): Emil oder Über die Erziehung. Paderborn: Schö-
ningh.

Sauer, WolfgangSauer, WolfgangSauer, WolfgangSauer, Wolfgang (1970): Das Problem des deutschen Nationalstaates. In: Wehler,
Hans-Ulrich (Hg.): Moderne deutsche Sozialgeschichte. Köln-Berlin: Kiepen-
heuer und Wietsch.

Salzmann, Christian Gotthilf Salzmann, Christian Gotthilf Salzmann, Christian Gotthilf Salzmann, Christian Gotthilf (1961): Konrad Kiefer oder Anweisung zu einer ver-
nünftigen Erziehung der Kinder. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

Scheibe, WolfgangScheibe, WolfgangScheibe, WolfgangScheibe, Wolfgang (1994): Die reformpädagogische Bewegung. Eine einführende
Darstellung. Neuausgabe. Weinheim / Basel: .

Schmitz, EnnoSchmitz, EnnoSchmitz, EnnoSchmitz, Enno (1984): Erwachsenenbildung als lebensweltlicher Erkenntnisprozeß.
In: Ders. / Tietgens, Hans (Hg.): Erwachsenenbildung. (Enzyklopädie Erzie-
hungswissenschaften). Seitenzahlen aus dem Wiederabdruck in: Tietgens,
Hans: Studienbibliothek für Erwachsenenbildung. Frankfurt a.M.: Pädagogi-
sche Arbeitsstelle.

Schöttler, Peter Schöttler, Peter Schöttler, Peter Schöttler, Peter (1997): Wer hat Angst vor dem “linguistic turn”? In: Geschichte und
Gesellschaft 23 (1997), S. 134-151.

Schulze, GerhardSchulze, GerhardSchulze, GerhardSchulze, Gerhard (1992): Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart.
Frankfurt a.M./New York: Campus.

Schütze, YvonneSchütze, YvonneSchütze, YvonneSchütze, Yvonne (1986): Die gute Mutter – zur Geschichte des normativen Musters
“Mutterliebe”. Bielefeld: Kleine.

Seiffert, HelmutSeiffert, HelmutSeiffert, HelmutSeiffert, Helmut (1971): Einführung in die Wissenschaftstheorie. 3 Bände. München:
Beck.

Siebert, HorstSiebert, HorstSiebert, HorstSiebert, Horst (1994): Erwachsenenbildung in der Bundesrepublik Deutschland – Alte
Bundesländer und neue Bundesländer. In: Tippelt, Rudolph (Hg.): Handbuch
der Erwachsenenbildung / Weiterbildung. Opladen: Leske & Budrich.



Literatur

171

Siemsen, BarbaraSiemsen, BarbaraSiemsen, BarbaraSiemsen, Barbara (1995): Der andere Weniger. Eine Untersuchung zu Erich Weni-
gers kaum beachteten Schriften. Frankfurt a.M.: Lang.

Sommer, ManfredSommer, ManfredSommer, ManfredSommer, Manfred (1980): Der Alltagsbegriff in der Phänomenologie und seine
gegenwärtige Rezeption in den Sozialwissenschaften. In: Lenzen, Dieter (Hg.)
(1980): a.a.O.

Sontheimer, KurtSontheimer, KurtSontheimer, KurtSontheimer, Kurt (1988): Die politische Kultur der Weimarer Republik. In: Bracher,
Karl Dietrich u.a.: Die Weimarer Republik 1918-1933. Bonn: BPB.

Spaemann, RobertSpaemann, RobertSpaemann, RobertSpaemann, Robert (1975): Emanzipation – Ein Bildungsziel? In: Podewils, Graf Cle-
mens von (Hg.): a.a.O.

Spranger, EduardSpranger, EduardSpranger, EduardSpranger, Eduard (1927): Lebensformen. Geisteswissenschaftliche Psychologie und
Ethik der Persönlichkeit. Halle: Max Niemeyer.

Strzelewicz, Willi / Raapke, Hans-Dietrich / Schulenberg, WolfgangStrzelewicz, Willi / Raapke, Hans-Dietrich / Schulenberg, WolfgangStrzelewicz, Willi / Raapke, Hans-Dietrich / Schulenberg, WolfgangStrzelewicz, Willi / Raapke, Hans-Dietrich / Schulenberg, Wolfgang (1973): Bil-
dung und gesellschaftliches Bewußtsein. Gekürzte Taschenbuchausgabe.
Stuttgart: Enke.

Tenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-Elmar (1988): Einfügung und Formierung, Bildung und Erziehung.
Positionelle Differenzen in pädagogischen Argumentationen um 1933. In:
Herrmann, Ulrich/ Oelkers, Jürgen (Hg.): Pädagogik und Nationalsozialismus.
Zeitschrift für Pädagogik, Beiheft 22. Weinheim u.a.: Beltz.

Tenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-Elmar (1991): Empirisch-analytisches Paradigma: Programme ohne
Praxis – Praxis ohne Programm. In: Hoffmann, Dietrich (Hg.): Bilanz der Para-
digmendiskussion in der Erziehungswissenschaft. Weinheim: Deutscher Stu-
dien Verlag.

Tenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-Elmar (1992): Geschichte der Erziehung. Weinheim: Juventa.

Tenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-ElmarTenorth, Heinz-Elmar (2000): Geschichte der Erziehung. Weinheim: Juventa.

Thiersch, HansThiersch, HansThiersch, HansThiersch, Hans (1978): Alltagshandeln und Sozialpädagogik. In: Neue Praxis 8, H.1,
S. 6-25.

Thiersch, HansThiersch, HansThiersch, HansThiersch, Hans (1992): Lebensweltorientierte Soziale Arbeit. Aufgaben der Praxis im
sozialen Wandel. Weinheim und München: Juventa.

Tippelt, RudolfTippelt, RudolfTippelt, RudolfTippelt, Rudolf (Hg.) (2002): Handbuch Bildungsforschung. Opladen: Leske &
Budrich.

Tschamler, HerbertTschamler, HerbertTschamler, HerbertTschamler, Herbert (1996): Wissenschaftstheorie. Eine Einführung für Pädagogen.
Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

van der Loo, Hans / van Reijen, Willemvan der Loo, Hans / van Reijen, Willemvan der Loo, Hans / van Reijen, Willemvan der Loo, Hans / van Reijen, Willem (1992): Modernisierung. Projekt und Para-
dox. München: DTV.

Weimer, HermannWeimer, HermannWeimer, HermannWeimer, Hermann (1941): Geschichte der Pädagogik. Berlin u.a.: de Gruyter.

Weinstock, HeinrichWeinstock, HeinrichWeinstock, HeinrichWeinstock, Heinrich (1957): Die Bedrohung des Menschen in der industriellen Ar-
beitswelt. In: Bergsträßer, Arnold u.a.: Es geht um den Menschen. Wege und
Ziele der Erwachsenenbildung in unserer Zeit. Ravensburg: Oberschwäbische
Verlagsanstalt.

Weniger, ErichWeniger, ErichWeniger, ErichWeniger, Erich (1952): Die Eigenständigkeit der Erziehung in Theorie und Praxis.
Weinheim u.a.: Beltz.



Literatur

172

Weniger, ErichWeniger, ErichWeniger, ErichWeniger, Erich (1990): Erziehung, Politik, Geschichte. Weinheim u.a.: Beltz.

Werder, Lutz vonWerder, Lutz vonWerder, Lutz vonWerder, Lutz von (1980): Alltägliche Erwachsenenbildung. Aspekte einer bürgerna-
hen Pädagogik. Weinheim u.a.: Beltz.

Willis, PaulWillis, PaulWillis, PaulWillis, Paul (1979): Profane Culture. Rocker, Hippies: Subversive Stile der Jugendkul-
tur. Frankfurt a.M.: Syndikat.

Winkel, RainerWinkel, RainerWinkel, RainerWinkel, Rainer (Hg.) (1988): Pädagogische Epochen. Von der Antike bis zur Gegen-
wart. Düsseldorf: Schwann.

Winkler, MichaelWinkler, MichaelWinkler, MichaelWinkler, Michael (1993): Das Allgemeine und das Besondere. Über sozialwissen-
schaftliche Zeitdiagnose und pädagogische Theorie aus Anlaß von Gerhard
Schulzes “Erlebnisgesellschaft”. In: Sozialwissenschaftliche Literatur-
Rundschau 27, S. 42–51.

Wittgenstein, LudwigWittgenstein, LudwigWittgenstein, LudwigWittgenstein, Ludwig (1969): Tractatus logico philosophicus. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Wolgast, GüntherWolgast, GüntherWolgast, GüntherWolgast, Günther (1996): Zeittafel zur Geschichte der Erwachsenenbildung. Luch-
terhand Neuwied: Luchterhand.

Wrana, DanielWrana, DanielWrana, DanielWrana, Daniel (2002): Formen der Individualität. Eine Analyse der Praktiken der
Gesellschaftsbeschreibung bei Kursleiter/-innen der Erwachsenenbildung. In:
Forneck, Hermann J. / Lippitz, Wilfried: Literalität und Bildung. Über Lesbar-
keit und Nichtlesbarkeit pädagogisch relevanter Gegenstände. Marburg: Tec-
tum.

Wrana, DanielWrana, DanielWrana, DanielWrana, Daniel / Langer, Antje / Schotte, Julia / Schreck, Bruno/ Langer, Antje / Schotte, Julia / Schreck, Bruno/ Langer, Antje / Schotte, Julia / Schreck, Bruno/ Langer, Antje / Schotte, Julia / Schreck, Bruno (2001): Verstri-
ckungen: Volk – Bildung – Faschismus. Entwurf einer diskursanalytischen Stu-
die. Arbeits- und Forschungsberichte der EB Giessen. [http://geb.uni-
giessen.de/geb].



173

Autoren

Hermann J. Forneck Hermann J. Forneck Hermann J. Forneck Hermann J. Forneck (geb. 1950)
e-mail: hermann.forneck@erziehung.uni-giessen.de

Nach dem Studium der Erziehungswissenschaft an den Universitäten Bonn
und Köln Studienleiter am Gustav-Stresemann Institut und am Institut für
angewandte Kommunikationsforschung in der außerschulischen Bildung
(IKAB), Assistent am Pädagogischen Institut der Universität Zürich, anschlie-
ßend wissenschaftlicher Mitarbeiter und Erziehungswissenschaftler an der
Sekundarlehrerausbildung der Universität Zürich.

1991 Habilitation mit einer Arbeit über den Zusammenhang von Modernisie-
rungsprozessen und Bildung. Nach Rufen an die Universität Zürich und an die
Pädagogische Hochschule Freiburg seit 1997 Inhaber des Lehrstuhls für Er-
ziehungswissenschaft mit dem Schwerpunkt Erwachsenenbildung der Justus-
Liebig-Universität Giessen. Arbeitet augenblicklich an einer Didaktik des
selbstgesteuerten Lernens und an Fragen des Wandels pädagogischer Pro-
fessionen.

Daniel WranaDaniel WranaDaniel WranaDaniel Wrana (geb. 1971)
e-mail: daniel.wrana@erziehung.uni-giessen.de

Studierte Erziehungswissenschaft an der Pädagogischen Hochschule in Frei-
burg. Entwickelte 1997-1999 Internetprojekte für die außerschulische Kul-
turpädagogik der Stadt München. Seit 1999 wissenschaftlicher Mitarbeiter
an der Abteilung Erwachsenenbildung der Justus-Liebig-Universität Gießen.
Arbeitet an einer Dissertation zu Selbstsorge und reflexiver Praxis im Lernen
Erwachsener, methodologischer Schwerpunkt ist die Entwicklung diskurs-
analytischer Forschungspraktiken.

Anschrift:
Prof. Dr. Hermann Forneck
Daniel Wrana
Professur für Erwachsenenbildung
Justus-Liebig-Universität Giessen
Karl-Glöckner-Str. 21 B
35394 Giessen
http://www.eb-giessen.de



Die Einführung in die Erziehungswissenschaft von Hermann J. Forneck
und Daniel Wrana ist systematisch und situativ zugleich. Pädagogik
erscheint dabei als ein sich wandelndes Feld von Diskursen und Praktiken
von Erziehung und Bildung. Diese Verschlungenheit wird hier nach ge-
zeichnet und lässt sich dadurch als eine Karte benutzen, um das Territorium
des Feldes zu erkunden.

In drei Kapiteln („Zwischen Tradition und Neuorientierung“, „ Zwischen
Reform und Kritik“, „Die Rückkehr der Lebenswelt“) stellen die Autoren
sozialwissenschaftliche Hintergründe dar, zeigen Entwicklungen im
Bildungssystem auf und beschreiben erziehungswissenschaftliche Konzepte
genauso wie Grundlagentheorien und Forschungsmethoden. Im letzten
Kapitel („Die diskursiven Linien – Stichworte zur Wissenschaftstheorie“)
werden schließlich die Veränderungen im Selbstverständnis der Pädagogik
 als Wissenschaft thematisiert.

Dieser Band ist – ebenso wie „Ein parzelliertes Feld – Eine Einführung in
die Erwachsenenbildung“ – im Kontext von Einführungsveranstaltungen
an der Universität Giessen entstanden. Die Autoren haben sich intensiv
mit der Entwicklung von Studienpraktiken beschäftigt und eine hoch-
schuldidaktische Konzeption erarbeitet. Mit einer beigefügten Karte kann
der Zugang (per Internet) zu vertiefenden Materialien dieser Einführung
angefordert werden.

Eine Einführung in die Erziehungswissenschaft
Ein verschlungenes Feld

Best.-Nr. 60.01.473


	Ein verschlungenes Feld
	Impressum
	Inhalt
	Vorwort
	1 Einleitung
	2 Zwischen Tradition und Neuorientierung
	2.1 Die Stunde Null oder wie man einen Anfang macht
	2.2 Reformpädagogik
	2.3 Geisteswissenschaftliche Pädagogik

	3 Zwischen Reform und Kritik
	3.1 Modernisierungsprozesse
	3.2 Die Reform des Bildungssystems
	3.3 Die empirische Erziehungswissenschaft
	3.4 Die kritische Erziehungswissenschaft

	4 Die Rückkehr der Lebenswelt
	4.1 Gesellschaftliche Entwicklungen
	4.2 Transformationen pädagogischer Handlungsfelder
	4.3 Modernisierung, Individualisierung, Risikoproduktion
	4.4 Die reflexive Wende: Alltag und Lebenswelt

	5 Die diskursiven Linien - Stichworte zur Wissenschaftstheorie
	5.1 Transformationen des Wissens
	5.2 Theorie und Wissenschaft

	Literatur
	Autoren



